
 

 

1 
 

 

000007  



 

REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication) 

2 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication) 

3 
 

 

 

 



 

REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication) 

4 
 

INDEXATIONS ET RÉFÉRENCEMENTS 
 
 

  

htps://journal-index.org/index.php/asi/ar�cle/view/12689 

 

htps://sjifactor.com/passport.php?id=23413 

Impact Factor 2024 : 5.051 

 

htps://reseau-mirabel.info/revue/14886/RELaCOM-Revue-Langage-et-communica�on?s=1muc9dl 

 

htps://aurehal.archives-ouvertes.fr/journal/read/id/352725 

 

https://journal-index.org/index.php/asi/article/view/12689
https://sjifactor.com/passport.php?id=23413
https://reseau-mirabel.info/revue/14886/RELaCOM-Revue-Langage-et-communication?s=1muc9dl
https://aurehal.archives-ouvertes.fr/journal/read/id/352725


 

REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication) 

5 
 

REVUE ELECTRONIQUE LANGAGE & COMMUNICATION 
ISSN : 2617-7560 

 
Directeur de Publication : Professeur N’GORAN-POAMÉ Léa M. L. 
Directeur de Rédaction : Professeur Jean-Claude OULAI 
 

Comité Scientifique 
Prof. ABOLOU Camille Roger, Université Alassane Ouattara 
Prof. Alain KIYINDOU, Université Bordeaux-Montaigne 
Prof. Azoumana OUATTARA, Université Alassane Ouattara 
Prof. BAH Henri, Université Alassane Ouattara 
Prof. BLÉ Raoul Germain, Université Félix Houphouët-Boigny 
Prof. Claude LISHOU, Université Cheikh Anta Diop 
Prof. Edouard NGAMOUNTSIKA, Université Marien Ngouabi 
Dr Francis BARBEY, MCU, Université Catholique Lomé 
Prof. GORAN Koffi Modeste Armand, Université F. Houphouët-Boigny 
Dr Jérôme VALLUY, MCU, HDR, Université Panthéon-Sorbonne 
Prof. Joseph P. ASSI-KAUDJHIS, Université Alassane Ouattara 
Prof. KOUAMÉ Kouakou, Université Alassane Ouattara 
Prof. MAKOSSO Jean-Félix, Université Marien Ngouabi 
Prof. NANGA A. Angéline, Université Félix Houphouët-Boigny 
Prof. POAMÉ Lazare Marcelin, Université Alassane Ouattara 
Prof. TRO Dého Roger, Université Alassane Ouattara 
 

Comité de Rédaction 
Prof. ABOLOU Camille Roger 
Prof. Jean-Claude OULAI 
Prof. KOUAMÉ Kouakou 
Prof. NIAMKEY Aka 
Dr N’GATTA Koukoua Étienne, MCU 
Dr Oumarou BOUKARI, MCU 
 

Comité de Lecture 
Prof. IBO Lydie 
Prof. KOFFI Ehouman René  
Dr ASTÉ N’Cho Jean-Baptiste, MCU 
Dr IRIÉ Bi Tié Benjamain, MCU 
Dr N’GATTA Koukoua Étienne, MCU 
Dr N’GUESSAN Adjoua Pamela, MCU 
Dr ADJUÉ Anonkpo Julien 
Dr COULIBALY Daouda 
Dr KOUAMÉ Khan 
Dr OULAI Corinne Yélakan 
Dr YAO Kouakou Guillaume 
 

Marketing & Publicité : Dr KOUAMÉ Khan 
Infographie / Web Master : Dr TOURÉ K. D. Espérance / SAnguen KOUAKOU 
Éditeur : DSLC 
 

Téléphone : (+225 01 40 29 15 19 / 07 48 14 02 02) 
Courriel : soumission@relacom-slc.org  
Site Internet : http://relacom-slc.org 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2617-7560
mailto:soumission@relacom-slc.org
http://relacom-slc.org/


 

REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication) 

6 
 

LIGNE EDITORIALE 

 
Au creuset des Sciences du Langage, de l’Information et de la Communication, la 
Revue Electronique du Département des Sciences du Langage et de la 
Communication REL@COM s’inscrit dans la compréhension des champs du possible 
et de l’impossible dans les recherches en SIC. Elle s’ouvre à une interdisciplinarité 
factuelle et actuelle, en engageant des recherches pour comprendre et cerner les 
dynamiques évolutives des Sciences du Langage et de la Communication ainsi que 
des Sciences Humaines et Sociales en Côte d’Ivoire, en Afrique, et dans le monde. 
 
Elle entend ainsi, au-delà des barrières physiques, des frontières instrumentales, 
hâtivement et activement contribuer à la fertilité scientifique observée dans les 
recherches au sein de l’Université Alassane Ouattara. 
 
La qualité et le large panel des intervenants du Comité Scientifique (Professeurs 
internationaux et nationaux) démontrent le positionnement hors champ de la 
REL@COM. 
 
Comme le suggère son logo, la REL@COM met en relief le géant baobab des savanes 
d’Afrique, situation géographique de son université d’attache, comme pour 
symboliser l’arbre à palabre avec ses branches représentant les divers domaines dans 
leurs pluralités et ses racines puisant la serve nourricière dans le livre ouvert, 
symbole du savoir. En prime, nous avons le soleil levant pour traduire l’espoir et 
l’illumination que les sciences peuvent apporter à l’univers de la cité représenté par 
le cercle. 
 
La Revue Electronique du DSLC vise plusieurs objectifs : 
-Offrir une nouvelle plateforme d’exposition des recherches théoriques, 
épistémologiques et/ou empiriques, en sciences du langage et de la communication, 
-Promouvoir les résultats des recherches dans son champ d’activité, 
-Encourager la posture interdisciplinaire dans les recherches en Sciences du Langage 
et de la Communication, 
-Inciter les jeunes chercheurs à la production scientifiques. 
Chaque numéro est la résultante d’une sélection exclusive d’articles issus d’auteurs 
ayant rigoureusement et selon les normes du CAMES répondus à un appel 
thématique ou libre. 
 
Elle offre donc la possibilité d’une cohabitation singulière entre des chercheurs 
chevronnés et des jeunes chercheurs, afin de célébrer la bilatéralité et l’universalité 
du partage de la connaissance autour d’objets auxquels l’humanité n’est aucunement 
étrangère. 
 

Le Comité de Rédaction 
  



 

REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication) 

7 
 

RECOMMANDATIONS AUX AUTEURS 
& DISPOSITIONS PRATIQUES 

 

La Revue Langage et Communication est une revue semestrielle. Elle publie 
des articles originaux en Sciences du Langage, Sciences de l’Information et de la 
Communication, Langue, Littérature et Sciences Sociales. 
 

I. Recommandations aux auteurs 
Les articles sont recevables en langue française, anglaise, espagnole ou 

allemande. Nombre de page : minimum 10 pages, maximum 15 pages en interlignes 
simples. Numérotation numérique en chiffres arabes, en haut et à droite de la page 
concernée. Police : Times New Roman. Taille : 11. Orientation : Portrait, recto. 
 
II. Normes Editoriales (NORCAMES) 

Pour répondre aux Normes CAMES, la structure des articles doit se présenter 
comme suit : 

 Pour un article qui est une contribution théorique et fondamentale : Titre, Prénom et 
Nom de l’auteur, Institution d’attache, adresse électronique, Résumé en Français, 
Mots clés, Abstract, Key words, Introduction (justification du thème, problématique, 
hypothèses/objectifs scientifiques, approche), Développement articulé, Conclusion, 
Bibliographie.  

 Pour un article qui résulte d’une recherche de terrain : Titre, Prénom et Nom de 
l’auteur, Institution d’attache, adresse électronique, Résumé en Français, Mots clés, 
Abstract, Key words, Introduction, Méthodologie, Résultats, Analyse et Discussion, 
Conclusion, Bibliographie.  

 Les articulations d’un article, à l’exception de l’introduction, de la conclusion, de la 
bibliographie, doivent être titrées, et numérotées par des chiffres (exemples : 1. ; 1.1. 
; 1.2 ; 2. ; 2.2. ; 2.2.1 ; 2.2.2. ; 3. ; etc.). 
 

Les références de citation sont intégrées au texte citant, selon les cas, de la façon 
suivante : (Initiale (s) du Prénom ou des Prénoms de l’auteur. Nom de l’Auteur, année 
de publication, pages citées). Les divers éléments d’une référence bibliographique 
sont présentés comme suit : Nom et Prénom (s) de l’auteur, Année de publication, 
Zone titre, Lieu de publication, Zone Editeur, pages (p.) occupées par l’article dans la 
revue ou l’ouvrage collectif. Dans la zone titre, le titre d’un article est présenté en 
romain et entre guillemets, celui d’un ouvrage, d’un mémoire ou d’une thèse, d’un 
rapport, d’une revue ou d’un journal est présenté en italique. Dans la zone Editeur, 
on indique la Maison d’édition (pour un ouvrage), le Nom et le numéro/volume de la 
revue (pour un article). Au cas où un ouvrage est une traduction et/ou une réédition, 
il faut préciser après le titre le nom du traducteur et/ou l’édition. 

Ne sont présentées dans les références bibliographiques que les références des 
documents cités. Les références bibliographiques sont présentées par ordre 
alphabétique des noms d’auteur. 
 
III. Règles d’Ethiques et de Déontologie 

Toute soumission d’article sera systématiquement passée au contrôle anti-
plagiat et tout contrevenant se verra définitivement exclu par le comité de rédaction 
de la revue.  



 

REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication) 

8 
 

 

SOMMAIRE 
 

 
 
1. Nanon Pierre BROU (Université Alassane Ouattara, Bouaké-Côte d’Ivoire) / 
Jodvin Symphorien De Blahoua KOFFI (Université Alassane Ouattara, Bouaké-Côte 
d’Ivoire) 
La dialectique comme fondement de l’éducation politique chez Platon 14 
 
2. Salifou COULIBALY (Université Alassane Ouattara, Bouaké-Côte d’Ivoire) 
Dynamique urbaine et risque de conflit dans la ville de Tiassalé  23 
 
3. DJAHA Koffi Henri (Université Félix Houphouët-Boigny, Abidjan-Côte d’Ivoire) 
/ YAO N’Goran Hubert (Université de Bondoukou) / LOBA Saga Bernard (Université 
Félix Houphouët-Boigny, Abidjan-Côte d’Ivoire) 
Le suicide chez les jeunes adultes d’Abidjan selon leur religion et estime de soi
            36 
 
4. KONATÉ Djakaridja (Université Félix Houphouët-Boigny, Abidjan-Côte 
d’Ivoire) 
Une analyse critique des discours sur le panafricanisme et la souveraineté en 
Afrique de l’ouest          47 
 
5. Awa KAMATÉ (Université Alassane Ouattara, Bouaké-Côte d’Ivoire) / ATTIA 
Michel Akabilé (Université Alassane Ouattara, Bouaké-Côte d’Ivoire) / Gnénégnimin 
SORO (Université Alassane Ouattara, Bouaké-Côte d’Ivoire) 
Rationalité locale et hésitation vaccinale : perceptions des maladies infantiles 
et limites du PEV à Odiénné (Côte d’Ivoire)      64 
 
6. Khan KOUAMÉ (Université Alassane Ouattara, Bouaké-Côte d’Ivoire)  
Les Réseaux Sociaux Numériques (RSN) et les nouveaux visages de l’opinion 
publique ivoirienne         79 
 
7. Koménan KOFFI (Université Félix Houphouët-Boigny, Abidjan-Côte d’Ivoire)  
‘’Keine andere kunsform produziert so intensive und vielfältige gerfül reationen 
wie das kino’’ : Zur emotivität des films un seine (aus) wirkungen das 
individuum und die geselschaft       91 
 
8. Kouamé Sylvestre KOUADIO (Université Félix Houphouët-Boigny, Abidjan-
Côte d’Ivoire)  
Heimat ist weder hier noch dort. Heimat ist in di roder nirgends : Eine 
postmoderne lektüre des heimat konstrukts bei stefanie zweig in karibu heisst 
willkommen           100 
  



 

REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication) 

9 
 

9. KOUAMÉ-KONATÉ Aya Carelle Prisca (Université Alassane Ouattara, Bouaké-
Côte d’Ivoire)  
L’Intelligence Artificielle à l’épreuve de la recherche ivoirienne : entre 
perception et réalité du rôle        110 
 
10. KPANGBA Boni Hyacinthe (Université Alassane Ouattara, Bouaké-Côte 
d’Ivoire) / GOH Tianet Yannick Emmanuel (Université Alassane Ouattara, Bouaké-
Côte d’Ivoire) / AHOULOU Mahipou Fernande Marie Josée (Université Alassane 
Ouattara, Bouaké-Côte d’Ivoire) 
La communication socioculturelle : outil d’accès à l’information et 
d’émancipation économique des femme Abouré de Bonoua   120 
 
11. Jean-Michel Kouakou Kan N’GUESSAN (Université Alassane Ouattara, 
Bouaké-Côte d’Ivoire) / KOUASSI Akissi Germaine (Université Alassane Ouattara, 
Bouaké-Côte d’Ivoire) / Jean-Claude OULAI (Université Alassane Ouattara, Bouaké-
Côte d’Ivoire) 
Geste populaire et marketing d’opportunité : étude d’un phénomène de 
récupération publicitaire dans l’espace numérique ivoirien   131 
 
12. Koffi Gilles Olivier N’GUESSAN (Université Alassane Ouattara, Bouaké-Côte 
d’Ivoire) 
Analyse et enjeux des messages de la plateforme de lutte contre la 
cybercriminalité (PLCC) en Côte d’Ivoire sur sa page Facebook pour un 
changement de comportement des populations     146 
 
13. Aboubakar SYLLA (Université Alassane Ouattara, Bouaké-Côte d’Ivoire) / 
Lydie IBO (Université Alassane Ouattara, Bouaké-Côte d’Ivoire) 
Les tribulations référentielles de la grammaticalisation espagnole du pronom 
« On »            163 
 
14. THOAT Akoissy Clarisse-Leocadie (Institut National Supérieur des Arts et de 
l’Action Culturelle, Abidjan-Côte d’Ivoire) 
Féminicide en Côte d’Ivoire : entre silence médiatique et contre-discours 
numériques, une analyse communicationnelle des récits de violence genrée
            176 
 
15. Hervé Kobenan YAO (Université Félix Houphouët-Boigny, Abidjan-Côte 
d’Ivoire) 
Enjeux des théories de la démonstration et de la définition chez Aristote 190 
 
16. Ange Thibaut Kahelad YAON (Université Félix Houphouët-Boigny, Abidjan-
Côte d’Ivoire) / Oumar Go N’Golo Emmanuel SORO (Institut National Polytechnique 
Houphouët-Boigny, Yamoussoukro-Côte d’Ivoire) 
Communication participative et modélisation organisationnelle pour 
l’autonomisation économique des femmes en milieu rural en Côte d’Ivoire
            199 



REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication) 

10 

17. YOKORÉ Zibé Nestor (Institut National Supérieur des Arts et de l’Action 
Culturelle, Abidjan-Côte d’Ivoire)
La scène du deuil en pays Bété : analyse dramaturgique et sociologique des 
pleureuses professionnelles en Côte d’Ivoire     213

18. BOUDIMBOU Bienvenu (Université Marien Ngouabi, Brazzaville-Congo) Les 
pratiques journalistiques à l’ère du numérique : mutation et défis au Congo

224 



 

REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication) 

11 
 

LA DIALECTIQUE COMME FONDEMENT DE L’ÉDUCATION POLITIQUE 
CHEZ PLATON 

 
Nanou Pierre BROU 

Université Alassane Ouattara (Bouaké-Côte d’Ivoire) 
nanoupierre@yahoo.fr  

 
Jodvin Symphorien De Blahoua KOFFI 

Université Alassane Ouattara (Bouaké-Côte d’Ivoire) 
kjodvin2@gmail.com  

 
Résumé 
Chez Platon, la dialectique se distingue et s’oppose à la rhétorique. Les hommes 
politiques véreux qui la pratiquent ne se soucient que de la forme du discours dans le 
but de flatter les masses afin de gagner leur adhésion dans un contexte démocratique. 
Contrairement à cette dernière, la dialectique est intimement liée à la théorie des Idées. 
Face aux contradictions et à la fugacité des données sensibles qui empêchent la 
possibilité de la connaissance absolue, Platon postule l’existence de réalité éternelles et 
immuables, c’est-à-dire les Idées ou Formes des choses sensibles. Au-delà des sciences 
mathématiques qui révèlent leurs limites dans la connaissance de ces réalités 
intelligibles, la dialectique apparaît pour Platon comme la méthode rationnelle et 
rigoureuse qui permet de contempler les Idées et au-delà d’elles, l’Idée suprême du 
Bien, source des vertus morales indispensables en politique. Cette étude vise à montrer 
que la formation dialectique, parce qu’elle permet de contempler les Idées et l’Idée du 
Bien se révèle chez Platon comme le niveau le plus élevé et plus important de 
l’éducation politique des philosophes. 
 
Mots-clés : Âme, Bien, Contemplation, Dialectique, Éducation politique, Idée, 
Gouvernance, Philosophe.   
 
Abstract: 
In Plato, dialectic is distinct from and opposed to rhetoric. Corrupt politicians who 
practice rhetoric are only concerned with the form of discourse for the purpose of 
flattering the masses in order to gain their support in a democratic context. Unlike 
rhetoric, dialectic is closely linked to the theory of Ideas. Faced with contradictions and 
the fleeting nature of sensory data, which prevent the possibility of absolute knowledge, 
Plato postulates the existence of eternal and immutable realities, that is, the Ideas or 
Forms of sensible things. Beyond the mathematical sciences, which reveal their limits 
in the knowledge of these intelligible realities, dialectic appears for Plato as the rational 
and rigorous method that allows the contemplation of the Ideas and, beyond them, the 
supreme Idea of the Good, the source of moral virtues not attainable in politics. This 
study aims to show that dialectical training, because it allows the contemplation of Ideas 
and the Idea of the Good, proves to be, in Plato, the highest and most important level of 
the political education of philosophers. 
 
Keywords: Soul, Good, Contemplation, Dialectic, Political education, Idea, 
Governance, Philosopher. 
  

mailto:nanoupierre@yahoo.fr
mailto:kjodvin2@gmail.com


 

REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication) 

12 
 

Introduction 
À l’époque de Platon, la cité d’Athènes était confrontée à une grave crise morale et 
sociopolitique. Cette crise trouve son explication à travers une éducation inadaptée pour 
les citoyens en général et pour les hommes politiques en particulier. Interpellé par la 
situation chaotique de sa cité natale, une série d’interrogations s’impose à l’esprit de 
Platon : Qui doit gouverner la cité ? Pourquoi doit-on connaître pour gouverner la cité ? 
Que faut-il connaître ? Au moyen de quelle méthode est-il possible d’accéder à la 
connaissance véritable ? Ces questions font transparaître une critique de la gouvernance 
politique et du système éducatif de son temps. Si Platon critique l’éducation 
traditionnelle et plus particulièrement celle des sophistes, c’est bien parce qu’elle fait la 
promotion de la démagogie et non du savoir véritable qui devrait être basé sur la 
recherche des Essences et de l’Idée du Bien.  
L’éducation sophistique ne permet pas d’accéder à la connaissance véritable qui est 
portant indispensable dans l’éducation politique chez Platon. Pour lui, l’éducation 
devrait procurer un mode de vie ordonné et bienveillant. Pour cela, il convient d’amener 
l’âme à surmonter les désirs et les passions éphémères, et orienter son regard en 
direction de cette connaissance qu’est l’Idée du Bien. Ce mouvement intérieur de l’âme 
des futurs dirigeants orientée à s’élever graduellement du monde sensible jusqu’à la 
contemplation de l’Idée du Bien, est ce que Platon nomme la dialectique.  En faisant de 
la dialectique, l’épicentre de la formation politique, Platon montre le caractère 
primordial de celle-ci dans l’émergence d’une véritable élite politique dans la cité. 
L’étude et la pratique de la dialectique dans la gestion des affaires politiques de la cité 
permettront aux gouvernants de garantir la stabilité et le bonheur collectif. 
Naturellement, la quête de cette stabilité politique ainsi que le bonheur de tous les 
citoyens passent obligatoirement par une éducation politique appropriée. Dès lors, une 
question effleure notre esprit : en quel sens peut-on dire que la dialectique constitue le 
fondement de l’éducation politique chez Platon ? L’analyse de cette question centrale 
suggère les interrogations suivantes : Qu’est-ce qui fonde la connaissance chez Platon ? 
Qu’est-ce que la dialectique platonicienne ? Quel est le but et la place de la méthode 
dialectique dans l’éducation politique du philosophe, chez Platon ?   
La présente contribution repose sur les hypothèses suivantes : d’abord, le monde 
intelligible constituerait le fondement de la connaissance, ensuite, la dialectique serait 
la méthode qui permet d’intuitionner les Idées et leur principe de connaissance et 
d’existence qu’est l’Idée du Bien et enfin, la dialectique en tant que science du Bien 
serait le véritable socle de l’éducation politique chez Platon. Au-delà de ces hypothèses, 
l’hypothèse principale est que la dialectique constituerait le fondement de l’éducation 
politique chez Platon, dans la mesure où elle contribue à orienter le regard intérieur des 
futurs dirigeants vers le Bien qui préside au sommet du système du monde intelligible. 
Ainsi, la conversion de l’âme des futurs dirigeants leurs permettra de se départir des 
apparences sensibles afin de garantir la stabilité et le bonheur de la cité.  
L’objectif de cet article est de mettre en exergue l’importance de la dialectique et de 
contribuer à la promotion de sa pratique dans le domaine politique. Pour atteindre cet 
objectif, notre démarche méthodologique sera à la fois analytique et prospective. La 
méthode analytique permettra de montrer, dans un premier temps, comment à travers la 
théorie des Idées, la connaissance absolue est possible. Dans un second temps, elle 
permettra de comprendre le lien entre les différentes étapes de la dialectique et leur but. 
Troisièmement, la démarche prospective sera utile dans la recherche de l’impact de 
chaque étape du processus dialectique sur le gouvernement parfait des États et leurs 
conséquences positives. 
Pour atteindre cette objectif, nous montrerons d’abord, qu’il existe deux mondes 
catégoriquement distincts chez Platon, ensuite, nous montrerons que la dialectique est 
cette méthode qui permet d’accéder aux réalités intelligibles, d’orienter le regard des 
futurs dirigeants vers le principe d’existence et de connaissance des Idées, en 



 

REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication) 

13 
 

l’occurrence l’Idée du Bien, enfin, il conviendra de montrer que la dialectique constitue 
l’épicentre de l’éducation politique chez Platon et que celle-ci a but de  permettre aux 
futurs dirigeants d’avoir les rudiments rationnels nécessaires pour gouverner 
parfaitement la cité.  
 

1. Du monde sensible à la théorie des Idées chez Platon 
Platon développe une théorie qui admet l’existence de deux mondes 

catégoriquement distincts. Le monde sensible dominé par les apparences et le monde 
intelligible régi par des connaissances immuables et éternelles. Platon dévalorise la 
connaissance que nous donnent les sens au profit des Idées qui ne sont pas corruptibles 
et restent identiques. De ce fait, la connaissance chez Platon trouve tout son sens dans 
les Idées qui, constituent l’archétype de toutes connaissances, le monde des principes 
vertueux. Ces Idées sont les véritables formes de définitions de la connaissance, par 
opposition au monde sensible qui est objet de l’opinion et de la multiplicité. En clair, la 
connaissance chez Platon, ne relève pas du monde sensible mais plutôt du monde des 
Idées qui est le lieu de la vérité. Ce lieu de vérité, des principes vertueux, est le chemin 
qui mène à la connaissance suprême, c’est-à-dire l’idée du Bien, à partir duquel il est 
possible de transformer la réalité sensible.   
 

1.1. Le monde sensible et la multiplicité des choses. 
Le monde sensible est ce monde perçu avec les sens. Platon le considère comme 

lieu de l’apparence, de l’opinion, les ombres et les objets. Ce monde est superfétatoire. 
Il est le domaine de l’imagination et de la croyance. La précarité et le mouvement sont 
des traits qui le caractérisent. Autrement dit, le monde sensible est soumis à la 
détérioration et à la corruption. Ce monde trompeur, changeant et contradictoire ne 
garantit pas la stabilité de la connaissance. Il est donc illusoire. M. Dixsaut (1986, p. 
133) souligne le caractère illusoire du monde sensible lorsqu’il affirme que « deux bouts 
de bois peuvent me sembler en gros égaux, mais si je regarde de plus ou sous un autre 
angle, ils m’apparaîtront inégaux ». 
C’est à travers l’allégorie de la caverne que Platon expose sa théorie critique du monde 
sensible. Il y montre, en effet, que les prisonniers de la caverne prennent les ombres 
projetées par la lumière sur les parois du mur pour des réalités authentiques. Ce qui n’est 
qu’une illusion donnée par les sens. Pour Platon, dans le domaine de la connaissance, il 
est nécessaire d’opérer une distinction entre le monde sensible et le monde intelligible. 
Les choses sensibles manquent cruellement de permanence et de stabilité. Étant 
soumises au temps, elles sont condamnées au devenir. Ce qui fait qu’en tant qu’êtres, 
elles n’ont pas d’être permanent. Elles ne sont donc que des apparences qui font violence 
à la vérité et nous trompent en donnant l’illusion de la permanence. Dans le monde 
sensible, rien ne subsiste, tout est emporté dans le flux du changement perpétuel. Source 
d’erreur et de fausseté, le monde sensible baigne dans la multiplicité et dans la 
corruption et ne peut permettre d’accéder à la connaissance suprême, c’est-à-dire à la 
contemplation de l’Idée du Bien.  
Tout ce qui existe dans le monde sensible n’est que moindre être, c’est-à-dire copies des 
fondatrices qui sont à la fois éternelles et immuables. Le savoir de ce monde est celui 
de l’opinion. Or, l’on ne doit pas se baser sur les opinions et la multiplicité que nous 
donne le monde sensible pour fonder une connaissance. De ce point de vue, pour Platon, 
le monde sensible apparaît comme un obstacle à la vérité voire la connaissance de l’Idée 
du Bien. À cet effet, celui-ci écrit : 
 
Sur ce, prends, par exemple, une ligne coupée en deux segments d’inégale longueur ; 
coupe de nouveau, suivant la même proportion que la ligne, chacun des deux segments 
– celui du genre visible et du genre intelligible – et tu obtiendras ainsi, eu égard à un 
rapport réciproque de clarté et d’obscurité dans le monde visible, le second segment, 



 

REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication) 

14 
 

celui des images. J’entends par images d’abord les ombres, ensuite les reflets qui se 
produisent sur l’eau ou encore sur les corps opaques, lisses et brillants, et tous les 
phénomènes de ce genre (…). Pose alors l’autre segment auquel celui-ci ressemble, les 
animaux qui nous entourent, et tout ce qui est soumis à la croissance, aussi bien que 
l’ensemble du genre de ce qui est fabriqué (Platon, 2011, 510a). 
 
Les segments dont il est question dans cette affirmation platonicienne représentent le 
monde sensible. D’un côté, celui-ci s’identifie aux images, c’est-à-dire les reflets, les 
ombres, les corps opaques, brillants et lissent, etc. De l’autre côté, le monde sensible 
correspond aux objets que les images suivantes représentent. Ces images sont celles qui 
renvoient aux objets sensibles notamment les êtres vivants, les objets d’art, les plantes. 
De ces éléments visibles découlent deux degrés inférieurs de la connaissance. Ceux-ci 
sont produits par les opinions notamment l’illusion et la croyance. Les données 
matérielles et les images sont celles qui fondent l’illusion et la croyance. C’est dans 
cette logique que se justifie la condamnation platonicienne des arts imitatifs. 
Pour Platon, les arts imitatifs éloignent de la vérité. Car, ils produisent des réalités 
apparentes. Dans La République, l’exemple des trois lits permet de mieux appréhender 
la pertinence de cet aspect de la pensée de Platon. Il y montre que le premier lit est dans 
la nature des choses. C’est l’Idée du lit. Dieu en est la cause. Le second, est celui du 
menuisier et le troisième, celui du peintre. Le lit du menuisier et du peintre sont des 
copies du véritable lit fait par Dieu. Ces copies du lit en soi manquent de permanence. 
Elles sont comme de simples reflets de miroir. Pour preuve, Platon (1996, 596a-596e) 
écrit que « si tu veux prendre un miroir et le présenter de tous côtés, il fera vite le soleil 
et les astres du ciel, la terre, toi-même et les autres êtres vivants, et les plantes, et tout 
ce dont nous parlons à l’instant, mais ce seront des apparences et non pas des réalités ».  
 

1.2. Le monde intelligible et la réalité des Idées platoniciennes 
La théorie des Idées est, dans le platonisme, la doctrine centrale dans laquelle se 

construit l’immensité de son édifice philosophique. Elle consiste en l’affirmation de la 
primauté des Idées, c’est-à-dire les réalités intelligibles. Pour ¨Platon, les Idées 
précèdent les réalités sensibles qui sont des images. Autrement dit, l’existence sensible 
constitue la pâle copie des réalités intelligibles, de telle sorte qu’à chaque objet sensible 
corresponde une Idée parfaite à laquelle cet objet participe. Par exemple, la table faite 
en bois participe à l’Idée de la table. Tout comme une chose est belle et juste du fait de 
sa participation à l’Idée du beau et du juste. La véritable connaissance est donc de l’ordre 
des Idées. Cet ordre est éternel, immuable, et constitue le monde du savoir authentique, 
de la connaissance et de la vérité. La pensée est le moyen par lequel il est possible de 
parvenir à la contemplation des Formes intelligibles. Selon E. Jouët-Pastré (2013, p. 
214-217), « le monde intelligible ne peut être que ce que l’on atteint par l’intelligence, 
la pensée, c’est-à-dire les Formes, ou Idées ». 
L’activité rationnelle de l’âme est ce qui permet de se libérer des contradictions du 
monde sensible. Cette libération permet de contempler les réalités intelligibles. Le 
regard de l’âme doit uniquement viser la Forme intelligible qui est loin d’être similaire 
aux choses du monde sensible. Pour Platon (2011, 52a), elle est ce qui « reste la même, 
qui est inengendrée et indestructible, qui ne reçoit pas autre chose venant ailleurs en 
elle-même et qui elle-même n’entre en aucune autre chose où que ce soit, qui est 
invisible et ne peut être perçue par un autre sens, voilà ce qui a été attribué comme objet 
de contemplation a l’intellection ». Autrement dit, le monde intelligible est le monde 
qui échappe à la corruption et à la déchéance. Il est donc un monde de perfection, 
d’immuabilité et d’éternité. Cela signifie qu’il est constitué d’Idées ou d’Essences à 
partir desquelles, la connaissance absolue est possible. Ces Idées forment un système 
hiérarchisé que préside l’Idée suprême du Bien que Platon considère comme le roi de 
l’intelligible.  



 

REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication) 

15 
 

Ces réalités intelligibles, n’étant pas soumis à la précarité ont une existence divine, hors 
du temps et des vicissitudes. C’est ce que Monique Dixsaut (1986, p. 95) atteste en 
indiquant que : « chaque forme est précisément ce qu’elle est, elle est identique a elle-
même, et c’est cette unicité de l’essence que le savoir doit atteindre avec précision. 
Toutes ces déterminations constituent la manière d’être propre de l’intelligible ». De ce 
fait, chaque chose dans le monde sensible correspond à un archétype dans le monde 
intelligible. C’est pourquoi, pour Platon, il convient de faire une distinction entre le 
monde des idées et celui du sensible. L’un est le modèle que l’autre imite. L’âme déliée 
des simulacres du monde sensible peut contempler les Idées du beau, du vrai, du juste 
qui, elles-mêmes découlent du principe suprême en l’occurrence l’Idée du bien. C’est 
pourquoi pour Platon, il est nécessaire de tourner le regard de l’âme vers l’intelligible.  
Le but est d’aller au-delà de l’apparence des choses afin de mieux les cerner. À cet effet, 
Platon ne se limite pas à l’idéalisme, le réalisme occupe une place prépondérante dans 
sa philosophie. Ce réalisme permet de « comprendre les choses qui nous entourent en 
posant une hypothèse, celle des Idées, dans et par le logos, une hypothèse nécessaire 
pour qui veut dépasser l’opinion pour atteindre le savoir » (E. Jouët-Pastré, 2013, p. 
217. Autrement dit, l’âme, qui a pu se libérer des chaînes de la caverne ou des illusions 
du monde sensible doit contempler les Idées et au-delà de ces Idées, l’Idée suprême du 
Bien. Cependant, quelle est la méthode qui permet de contempler les Idées des réalités 
sensibles et l’Idée du Bien ?  
 
2. La nature de la dialectique platonicienne 
La dialectique est le mouvement par lequel l’âme s’élève progressivement par degrés 
d’apparences sensibles aux Idées pour contempler l’Idée du bien. Elle est cette méthode 
qui permet d’aller à l’Essence des choses, c’est-à-dire d’Idées en Idées jusqu’à l’Idée 
de toutes les Idées. Autrement dit, elle est la méthode qui remonte au principe 
anhypothétique, c’est-à-dire l’Idée du Bien.  
 

2.1. La dialectique ascendante et contemplative 
La dialectique relève du logos, c’est-à-dire la raison. Fondée sur le discours, elle 

est le mouvement qui recherche ce qui est, en un mot, la vérité. De ce fait, le langage et 
le savoir sont des éléments qui consistent à apprendre ce qu’on ne savait pas, à se 
l’enseigner et à être capable de l’enseigner à son tour. Au cours des échanges, on 
rencontre des objections à surmonter, à dépasser, et ceci, en vue de connaître la vérité. 
Ici, la dialectique est ce triple mouvement qui consiste à donner et à recevoir le logos, à 
procéder par questions et réponses. Car pour penser, il faut naturellement s’interroger. 
En ce sens, J-F Mattéi (2005, p. 27) écrit que «  le dialogue est ainsi voué à une triple 
fidélité : celle de l’âme du répondant, celle de l’âme du dialecticien et celle de la vérité 
de l’être ». Toutefois, comment parvenir à cette vérité de l’être ? N’est-ce pas par le 
dépassement des réalités sensibles et l’élévation de l’âme vers leurs essences et l’Idée 
du Bien ? 
Lorsque l’âme s’élève des choses sensibles pour rechercher les essences, cette phase est 
ce que l’on appelle la dialectique ascendante. Elle est cette méthode rationnelle qui 
facilite la connaissance des Essences et du principe anhypothétique qui est le Bien. Pour 
ce faire, il faut dépasser les données sensibles, ces données sensibles à la fois subjectives 
et contradictoires doivent apparaître comme insuffisantes pour rechercher l’unité de ce 
qu’une chose est en soi, sa forme. La dialectique consiste donc à récuser la multiplicité 
sensible au profit d’une unité intelligible. Elle est l’arme idéale pour parvenir à cette 
unité intelligible, au monde des Idées. Ici, l’âme se déploie pour contempler les êtres 
des choses sensibles sous leurs formes réelles et immuables. Elle est le moyen par lequel 
l’on se détache de toute altérité et entre aux tréfonds de soi. Ainsi, « la dialectique est la 
méthode privilégiée pour saisir les réalités intelligibles » (J-F Mattéi, 2005, p. 34). 



 

REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication) 

16 
 

La contemplation est la deuxième étape de la dialectique. Elle est inextricablement liée 
au mouvement ascendant de l’âme vers les réalités éternelles et immuables. Elle 
consiste, au-delà de la découverte des Idées, en la découverte de l’Idée du Bien dans 
toute sa splendeur et sa souveraineté. La connaissance de l’Idée du Bien se révèle donc 
comme le but ultime de l’ascension dialectique. Elle témoigne du désir inextinguible de 
l’âme humaine, tendue vers l’intelligible de contempler le Bien. Ce n’est qu’une fois 
qu’elle a atteint son but, après avoir surmonté les obstacles du monde sensible, qu’elle 
retrouve, illuminée par le Bien qu’elle a recherché et contemplé, la quiétude. À cet effet, 
T.A Szleàk écrit : 
 
Platon définit dans son œuvre, la dialectique ascendante non comme la vision utopique 
et irréelle d’un autre mode de connaissance suprahumain mais comme une possibilité 
réelle, comme une voie praticable, qui mène à un but accessible. Une fois parvenue à ce 
but et au terme de sa marche, l’âme se repose de toutes les peines de l’investigation » 
(T.A Szleàk, 1966, pp. 180-181). 
 
Cette affirmation montre que la dialectique ascendante et la dialectique contemplative 
permettent de connaître les réalités pures et éternelles qui séjournent dans le monde 
intelligible. Le mouvement ascendant de l’âme qui s’élève de l’immédiateté sensible 
éphémère et contradictoire aux Idées jusqu’à l’Idée du Bien est la preuve de sa 
conversion. Cela révèle un rapport étroit entre l’âme et l’Idée du Bien. Ce rapport permet 
de faire la distinction entre ce qui est éternel et ce qui est périssable. Le but est de 
débarrasser l’élément rationnel de l’âme de tout ce qui l’empêche de contempler les 
Idées et l’Idée du Bien. Chez Platon, la transformation de l’âme est primordiale. Celle-
ci déterminera l’état de la cité que l’on souhaite avoir. Car « la conciliation des deux 
formes qu’il prend presque simultanément s’opère par la découverte du rapport 
d’homothétie existant entre la cité et l’âme humaine. Dans l’une comme dans l’autre la 
justice est une même vertu d’ordre, de soumission et d’harmonie » (Platon, 1966, 
Introduction, p. 44). La pratique de vertu d’ordre, de soumission et d’harmonie est 
possible non seulement par l’élévation de l’âme et la contemplation du Bien, mais 
également par la descente de celle-ci dans le monde sensible pour y mettre de l’ordre.  
 

2.2. La dialectique descendante  
La Diairésis, c’est-à-dire la dialectique descendante, est le mouvement par lequel 

la pensée qui a contemplé les Idées et l’Idée du Bien revient dans le monde sensible 
pout le réorganiser. Tel est le rôle qu’on peut assigner à la philosophie : « Philosopher 
est ce travail même de conduite et de découverte, dans l’oralité de l’art dialectique » (F. 
Morandi, 2000, p. 46). En clair, c’est en philosophant qu’il est possible d’intuitionner 
les essences, de les contempler et surtout de s’en inspirer dans la vie privée et publique.  
Dans le mythe de la caverne, Platon résume la condition humaine dans son rapport avec 
la connaissance et ce qu’est véritablement la dialectique. Dans cette allégorie, il présente 
les individus qui vivent dans cette caverne comme des prisonniers. Ces derniers 
considèrent comme vrai tout le spectacle éphémère qui se présente à eux. Puis, vient le 
jour où l’un des prisonniers est conduit à la lumière du jour, et, là, il voit les objets 
naturels et le soleil tels qu’ils sont réellement. D’abord aveuglé par l’éclat de la lumière, 
il sera par la suite heureux de la découverte de cette connaissance. Ce parcours effectué 
indique la libération de l’âme de sa condition première caractérisée par l’ignorance.  
L’âme qui a contemplé la lumière du Bien peut désormais ordonner cette caverne. Chez 
Platon, si la caverne représente le monde sensible, il représente également la cité 
d’Athènes plongée dans l’injustice, la crise morale et l’instabilité sociopolitique. Et 
seule l’âme du philosophe-roi devenue experte, est à mesure de bâtir une cité juste et 
heureuse en imitant le modèle divin de cité qu’elle a contemplé grâce à la sublime 
lumière du Bien. Ce niveau de connaissance permet donc au Philosophe-roi de 



 

REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication) 

17 
 

transcender les réalités sensibles et de mener une vie politique conforme au Bien, c’est-
à-dire une vie politique vertueuse enracinée dans la justice, la sagesse, le courage, la 
tempérance et le don de soi. 
Selon J. Freund (1965, p. 49), « de tous les temps, ce fut une tâche de la politique 
d’organiser la cité de la façon la plus harmonieuse possible ». Ces mots trouvent leur 
écho chez Platon. En effet, à travers son système éducatif, Platon vise la promotion 
d’une élite politique éclairée par la lumière du Bien et dont les décisions et actions justes 
impacteront positivement l’organisation ou la réorganisation politique et sociale de la 
cité. L’organisation de la cité, nécessite un système éducatif particulier dont le but est 
de former des personnes capables de faire de la vertu le fondement de la pratique de la 
politique. L’importance que Platon accorde à l’éducation s’explique par le fait que, pour 
lui, la politique ne doit pas être une affaire d’aventuriers, mais plutôt un domaine réservé 
à des individus capable de s’élever à l’Idée du Bien et de gouverner la cité à la lumière 
de cette Idée suprême. Ainsi, J.-F. Pradeau a vu juste en écrivant :  
 
C’est parce que la politique doit s’autoriser d’un savoir qu’elle peut être comparée avec 
le sujet même de toute connaissance comme toute compétence : l’âme. De telle sorte 
que l’excellence de la cité sera désormais indissociable de l’excellence de la pensée. 
C’est ce qui explique, dès le début du livre II, non seulement la disposition des trois 
classes de citoyens (qui sont distingués comme le sont les espèces de l’âme), mais aussi 
le statut politique du savoir (qui, par l’intermédiaire des philosophes-rois ou des rois 
devenus philosophes, doit détenir le pouvoir dans la cité) (J-F Pradeau, 1997, p. 63).   
 
À travers cette affirmation, il est clair que le véritable gouvernant politique doit imiter 
le souverain Bien. Cela signifie que le philosophe-roi doit se conformer à la rectitude 
imposée par la lumière du Bien. C’est ainsi que les actions politiques du philosophe-roi 
s’inscriront dans le respect des principes de la vertu et pourront contribuer à bâtir une 
cité stable, juste et heureuse.  
 
3. La dialectique et la politique chez Platon 
Dans cette partie, il s’agira d’établir le lien entre la dialectique qui mène au savoir du 
Bien et l’exercice du pouvoir politique. Ayant contemplé le Bien, le philosophe-roi a 
une claire des fondements de l’exercice du pouvoir politique. Il doit gouverner en tenant 
compte des exigences de la stabilité et du bonheur de la cité. La dialectique donne les 
leviers d’une gouvernance juste, efficace et efficiente au philosophe à qui Platon confie 
la délicate mission de diriger la cité. Cette méthode scientifique, qui mène au principe 
suprême du Bien s’impose à l’homme politique en vue de créer les conditions de 
stabilité, de cohésion sociale et de bonheur. 
 

3.1. La dialectique et l’éducation de l’élite politique  
L’appropriation et l’application de la dialectique par les hommes politiques 

permettent d’orienter les actions de ceux-ci dans le sens du Bien. La dialectique en tant 
que méthode scientifique pour bien conduire sa raison, permet au philosophe-roi de 
gouverner rationnellement la cité dans le sens de l’intérêt général. Celui-ci apparaît ainsi 
comme « le véritable homme d’État, ce chef qu’il s’agit de former, se distinguera des 
contrefaçons en ce qu’il possède la science critique et directe du commandement » (H. 
I Marrou, 1948, p. 109). Il y a donc chez Platon, un rapport entre la pratique de la 
politique et le savoir. Dans ce rapport, la pratique de dialectique est indispensable. Car, 
elle permet de libérer l’œil de l’âme des illusions des choses sensibles pour l’orienter 
vers les essences des choses sensibles et l’Essence des essences, c’est-à-dire l’Idée 
suprême du Bien. En indiquant ce qu’il entend par éducation –dialectique – Platon 
(1996, 518c-519c) affirme :  
  



 

REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication) 

18 
 

L’éducation est (…) l’art qui se propose ce but, la conversion de l’âme, et qui cherche 
les moyens les plus aisés et les plus efficaces pour les opérer ; elle ne consiste pas à 
donner la vue à l’œil de l’âme, puisqu’il l’a déjà ; mais comme il est mal tourné et ne 
regarde pas où il faudrait, elle s’efforce de l’amener dans la bonne direction (Platon, 
1996, 518c-519c).     
 
Se distinguant par la sagesse, le courage, la tempérance et la justice, les philosophes-
rois feront preuve de dévouement à l’intérêt général. Ces vertus leur permettent de 
refouler les désirs illégitimes, de résister face aux tentations et à l’égoïsme afin de se 
mettre entièrement au service de sa patrie. Ils savent que ces désirs malsains peuvent 
mener à leur perdition ainsi qu’à celle de la cité. En voulant mettre en exergue la force 
de caractère et le sens de patriotisme des philosophes-rois, F. Châtelet (1965, p. 217) 
écrit qu’« aucun intérêt ne doit les détourner de leurs fonctions primordiales qui est 
de maintenir l’État dans la rationalité, ni par l’amour charnel d’une femme, ni le 
sentiment paternel, ni le souci d’accroître le patrimoine ». Cette affirmation révèle que 
les philosophes sont des hommes intègres ayant le sens de la mesure, de la rectitude et 
de la justice dans la prise des décisions qui contribueront à la stabilité et au bonheur de 
la cité. Car, en tant que dialecticiens, ils ont un pouvoir d’abstraction qui leur permettra 
de s’élever au-dessus d monde sensible pour contempler les réalités pures et éternelles, 
modèles des choses sensibles. C’est justement en s’inspirant de ces modèles intelligibles 
qu’ils contempleront grâce à la lumière du Bien qu’ils gouverneront rationnellement les 
cités dans le but de les rendre justes, stables et heureuses. Au regard de la supériorité de 
leurs qualités morales et intellectuelles, ils incarnent le politique par excellence. C’est 
dans cette logique que s’inscrit cette interpellation platonicienne :  
 
Tant que les philosophes ne seront pas rois dans les cités, ou que ceux qu’on appelle 
aujourd’hui rois et souverains ne seront pas vraiment et sérieusement philosophes ; tant 
que la puissance politique et la philosophie ne se rencontreront pas dans le même sujet, 
il n’y aura de cesse (…) aux maux des cités, ni à ceux du genre humain et jamais la cité 
que nous avons décrite ne verra jamais le jour (Platon, 1966, 473a-474a). 
 
À partir de cette affirmation, il est clair que c’est de la rencontre entre la politique et la 
philosophie que des changements politiques et sociaux structurels et profonds peuvent 
s’opérer en vue de la stabilité et du bien-être collectif dans la cité. Ces changements ne 
peuvent pas être possibles sans une éducation et une pratique de la dialectique qui est la 
méthode scientifique par laquelle le philosophe accède à la connaissance du Bien et la 
forme archétypale de la cité qu’il reproduira dans l’ici-bas.  
 
L’éducation politique platonicienne dont la formation dialectique constitue le point le 
plus culminant a pour but former des hommes politiques éclairés, capables de refouler 
leurs désirs et passions illégitimes afin de faire correspondre leurs actions aux exigences 
morales liées à l’exercice du pouvoir politique. A travers l’éducation politique, 
transparaît l’idée selon laquelle, pour Platon, les problèmes sociaux et politiques dans 
les Etats ne sont pas une fatalité. La solution à ces problèmes réside dans l’émergence 
d’une nouvelle élite politique éduquée à gouverner avec sagesse, justice et 
désintéressement. Un tel projet, chez Platon, repose sur la conversion et l’orientation de 
l’âme des futurs dirigeants. Une âme convertie et orientée convenablement là où il 
faudrait, est à l’écoute de l’appelle de la vérité et est capable de contempler le Bien. La 
contemplation de cette réalité suprême illumine l’âme. Une fois illuminée, celle-ci 
redescend dans la cité caverneuse pour la transformer à partir des réalités du monde 
intelligible. Telle est le but de la dialectique chez Platon. 
 



 

REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication) 

19 
 

La dialectique permettra donc au philosophe devenu de roi de mieux apprécier les 
situations et les faits, de distinguer ce qui est bon et mauvais, juste et injuste, avantageux 
et désavantageux. Cela lui permettra de prendre les idoines pour créer les conditions 
d’une État où il fait bon vivre. Les différentes étapes de la méthode dialectique 
permettent aux futurs dirigeants de maîtriser les leviers de la gestion des affaires 
politiques de la cité. Ils seront ainsi constamment animés par la recherche permanente 
de la vérité. Ils calqueront leur manière de diriger la cité sur le principe de connaissance 
et d’existence des Idées, à savoir l’Idée suprême du Bien. Platon affirme à juste titre 
que : 
 
- Et n’étais-ce pas le même esprit de précaution qui nous faisait dire précédemment 
qu’on ne devait admettre aux exercices de la dialectique que des naturels ordonnés et 
ferment, et qu’il ne fallait pas, comme aujourd’hui, en laissé approcher le premier venu 
qui n’y apportent aucune disposition. 
 - Si, répondit-il. 
- Donc, l’étude de la dialectique, si l’on si livre sans relâche et avec ardeur, à l’exclusion 
de tout autre travail, comme on faisait pour les exercices du corps, ne demandera guère 
que le double des années consacrés à ceux-ci. (Platon, 1966, 538e -539e).  
 
À travers cette affirmation platonicienne, il est clair que la pratique de la méthode 
dialectique exige au préalable des prédispositions rationnelles et intellectuelles hors du 
commun. Cela montre bien pourquoi les philosophes que Platon destine au 
gouvernement des États sont les seules rares personnes capables de contempler les Idées 
et le Bien. La finalité de la science dialectique consiste à avoir un esprit critique, elle 
prépare les futurs dirigeants à anticiper, à être prompts, à se projeter dans les prises de 
décisions politiques.  
Dès lors, au regard de ses différentes étapes, la dialectique apparaît comme la méthode 
scientifique d’éducation politique par excellence dans la mesure où elle permet, d’une 
part, de connaître les Essences et l’Idée du Bien et d’autre part, de contribuer à la 
formation de véritables hommes politiques, c’est-à-dire sages, justes, éclairés et 
patriotes. Mieux, des dirigeants capables de garantir la stabilité et le bonheur de la cité.  
 

3.2. La pratique de la dialectique : condition pour la stabilité et le bonheur 
de la cité 

La dialectique est une manière rationnelle de penser les problèmes socio-
politiques, d’agir et surtout de transformer la cité. La dialectique vise à régler la cité afin 
que celle-ci échappe aux troubles et à la déchéance. Recourir aux Essences, aux valeurs 
morales et épistémologiques, contribuant à fonder l’action politique, à garantir la 
stabilité et le bonheur des États, tel est le rôle de la dialectique. Son but est de conduire 
le jeu politique vers l’excellence morale. Par sa méthode rigoureuse et sérieuse, la 
dialectique permet de gouverner avec raison la cité. Mieux, elle permet d’ordonner, de 
distinguer, de disposer, d’organiser les États. Elle constitue donc un prélude pour la 
construction des États stables, justes et heureux. Lorsque les gouvernants usent de la 
dialectique, ceux-ci gouvernent bien évidement avec sagesse et intelligence. De ce fait, 
ils ne s’adonnent pas la mesquinerie, la forfaiture et la transgression des règles qui 
régissent la sphère politique et sociale. Le dialecticien est passionné de la vérité. Il est 
un partisan de la non-violence et de la paix. À ce sujet, voici ce que dit Platon : 
 
En contemplant le bien lui-même et en ayant recours à lui comme à un modèle ils 
ordonneront la cité et les particuliers comme ils sont ordonnés eux même, pendant tout 
le reste de leur vie, chacun à son tour. Qu’ils consacrent la plus grande partie de leur 
temps à la philosophie, mais lorsque vient son tour, qu’ils s’impliquent dans les tâches 
politiques et prennent chacun le commandement dans l’intérêt de la cité, en l’exerçant 



 

REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication) 

20 
 

non pas comme s’il s’agissait d’une fonction susceptible de leur apporter des honneurs, 
mais comme une tâche nécessaire (Platon, 2011, 540a-541b). 
 
Au regard de ce qui précède, les philosophes, éduqués depuis la tendre enfance pour 
être les plus vertueux des hommes, ne se querellerons pas pour le pouvoir politique. Ils 
gouverneront la cité à tour de rôle dans un cadre pacifique et seront au service du peuple 
qu’ils devront raisonner, en lui faisant comprendre la nécessité de garantir une paix 
civile, de respecter les lois, de promouvoir la liberté et également la justice sociale. 
Dans cette logique, les philosophes-rois ne s’adonneront pas à la propagande et sauront, 
par la même occasion, quelles vérités révéler au peuple. Ainsi, la dialectique permettra 
d’éviter la propagande, d’accéder aux valeurs morales, politiques et sociales qui 
permettront de bâtir une des cités stables, justes et heureuses. La dialectique peut donc 
contribuer à solidifier la relation de confiance entre les contractants que sont les 
gouvernants et les gouvernés. Cette relation de confiance n’est possible que si les 
gouvernants et les gouvernés font preuve de civisme et de patriotisme. En un mot, les 
actions des uns et des autres doivent viser essentiellement le bien de la cité. Ce que vise 
Platon en montrant l’importance de la formation dialectique dans le parcours éducatif 
du philosophe, c’est justement de donner aux actions politiques quotidiennes des 
fondements rationnels et moraux à la fois solides et efficaces qui contribueront à 
l’édification de cités justes, stables et heureuses. Pour que ces cités voient le jour, il faut 
une éducation adaptée à chaque classe sociale qui doit exercer sa tâche propre, c’est-à-
dire celle dans laquelle elle possède des aptitudes naturelles qui peuvent être bénéfique 
pour la cité entière. 
Ici se trouve tout le sens de la stratification sociale élaborée par Platon dans la cité. 
Selon lui, l’unité politique d’un État dépend des individus qui la composent. Si ces 
derniers sont justes, il est évident que la cité sera également juste. D’où cette affirmation 
de Platon (1966, 440e-441e) : « la justice a chez l’individu le même caractère que dans 
la cité ». La race d’or, c’est-à-dire les philosophes se laissent guider par la voix de la 
raison et sont en mesure de prendre des décisions justes pour la cité. La race d’argent 
regroupant les gardiens de la cité est guidée par le courage et se charge de défendre la 
cité. La race d’airain et de fer constituée d’artisans, de producteurs se définie par la 
concupiscence dont la vertu est la tempérance.  
L’éducation est le moyen par lequel il sera possible de maintenir chaque classe sociale 
à la place qui lui convient relativement à la vertu qu’elle incarne. C’est ainsi que les 
philosophes appartenant à la race d’or ou la race des gouvernants bénéficieront d’une 
éducation qui fera d’eux des hommes politiques parfaits. Dans cette mission de 
l’éducation, la formation dialectique occupe une place fondamentale. Dès lors, elle 
constitue le socle de l’éducation politique chez Platon. 
 
Conclusion 
L’ambition de Platon est de restructurer la cité athénienne. Pour y parvenir, il pense que 
la dialectique, cette science qui permet de contempler le principe de connaissance et 
d’existence des choses, les Idées et l’Idée du Bien doit constituer le fondement de 
l’éducation politique. De cette Idée du Bien découle les vertus de sagesse, de courage, 
de tempérance et de justice qui peuvent orienter les futurs dirigeants dans la gestion des 
affaires de la cité. La dialectique permet aux futurs dirigeants d’avoir un regard 
synoptique dans la sphère politique. Elle permet d’analyser les évènements, de les 
comprendre afin de prendre des décisions appropriées qui contribueront à consolider 
l’édification de la cité. La conversion de l’âme des futurs dirigeants est primordiale, car 
elle leur permet de se défaire des données sensibles et de s’élever graduellement vers 
les réalités intelligibles. Le mouvement ascendant de l’âme des futurs dirigeants permet 
à ceux-ci de transcender les réalités sensibles et de mener une vie politique conforme 
au Bien. La conversion vise donc la rectitude, la bienveillance, l’éthique dans la gestion 



 

REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication) 

21 
 

des affaires politiques. Contrairement à la rhétorique qui a pour but de flatter, de 
manipuler, la dialectique vise la recherche permanente de la vérité en vue de la gestion 
politique. Mieux, elle vise à rendre les futurs dirigeants vertueux et excellents. 
Face aux crises sociopolitiques auxquelles bon nombre d’États africains sont 
confrontés, la dialectique platonicienne peut aider à restructurer la gouvernance 
politique en Afrique. Elle peut permettre aux dirigeants africains de rompre avec 
l’injustice, la corruption, le manque de patriotisme, les détournements des deniers 
publics, les violations des droits humains, la dictature, etc., qui sont à la base de 
l’instabilité politique et sociale permanente. En s’inspirant de la dialectique 
platonicienne, les dirigeants africains pourront contempler le principe de connaissance 
et d’existence des Idées, en l’occurrence l’Idée du Bien. Ils seront à mesure de 
promouvoir les valeurs morales et politiques dans la gestion des affaires publiques de 
l’État. Désormais, ils serviront l’État plutôt que de se servir, ils gouverneront avec 
rectitude, courage et tempérance. La stabilité et le bonheur des États constitueront leur 
ultime préoccupation. Grâce à cette science qu’est la dialectique, les dirigeants 
politiques africains feront preuve de patriotisme, de responsabilité, de compétence, 
d’efficacité, etc., dans la gestion des affaires politiques de l’État. En un mot, ils 
pratiqueront la bonne gouvernance afin de garantir la stabilité et le bonheur collectif des 
États africains.  
 
Références Bibliographiques   
BROU Nanou Pierre, 2013, « La problématique de la sacralisation des lois chez Platon 
», Abidjan, Revue Baobab, Numéro 12, Premier Semestre, p.151-166. 
 
BONAN Ronald, 2014, Platon, Paris, Belles Lettres. 
 
CHÂTELET François, 1965, Platon, Paris, Gallimard  
 
DIXSAUT Monique, 1986, République (Livre VI et VII), Paris, Bordas. 
 
FREUND Julien, 1965, Qu’est-ce que la politique ?, Paris, Sirey. 
 
JOUËT-PASTRÉ Emmanuel, 2013, Paris « Que signifie voir l’intelligible dans les 
dialogues de Platon ? », Pallas, 92, p. 217-224.  
 
KOUASSI N’goh Thomas, 2019, « Le monde des Idées comme fondement du réalisme 
politique chez Platon », Abidjan, Journal Africain de Communication Scientifique et de 
Technologie, Numéro 77, p. 21-34. 
 
MARROU Henri-Irénée, 1948, Histoire de l’éducation dans l’Antiquité, Paris, Seuil. 
 
MATTÉI Jean-François, 2005, Platon, Paris, Presses Universitaire de France. 
 
MORANDI Franc, 2000, Philosophie de l’éducation, Paris, Nathan.  
 
PLATON, 1966, La République, Paris, Garnier Flammarion. 
 
PLATON, 2011, La République, Œuvres Complètes, traduction de Luc Brisson, Paris, 
Flammarion. 
 
PLATON, 2011, Lois, Œuvres Complètes, traduction de Luc Brisson, Paris, 
Flammarion. 
 



 

REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication) 

22 
 

PLATON, 2011, Timée, Œuvres Complètes, traduction de Luc Brisson, Paris, 
Flammarion. 
 
PRADEAU Jean François, 1997, Platon et la cité, Paris, Presses Universitaires de 
France. 
 
REBOUL Olivier, 1992, Philosophie de l’éducation, Paris, Presses Universitaires de 
France. 
 
SORO Donissongui, 2017, « L’éducation chez Platon, socle d’émergence et de 
reconnaissance anthropocentrées », Bouaké, Perspectives philosophique-Actes du 
colloque international, volume 1,  
p. 137-154. 
 
SZLEZÀK Thomas Alexandre, 1996, Le plaisir de lire Platon, Paris, Cerf. 
  


	Introduction
	1. Le panafricanisme ou le détournement d’un idéal
	2. La souveraineté partagée : un idéal du panafricanisme en souffrance
	3. Derrière les discours panafricanistes et souverainistes
	Conclusion
	Références Bibliographiques
	Abstract
	Childhood vaccination is a cornerstone of public health, yet in sub-Saharan Africa, coverage remains insufficient, and gaps persist between institutional priorities and community concerns. In Côte d’Ivoire, particularly in the Kabadougou region, immun...
	2.1. Facteurs de méfiance et influences sur le recours aux vaccinations du PEV
	Cette partie révèle que la défiance vaccinale n’est pas un refus homogène, mais qu’elle prend sa source dans différents mécanismes : décalage entre priorités biomédicales et urgences locales, expériences individuelles et collectives, influence de l’en...
	2.1.1. Décalage entre priorités biomédicales et urgences locales
	2.1.2. Expérience personnelle et observée
	2.1.4. Cadres symboliques et interprétations mystiques
	2.1.6. Hybridation des savoirs : conciliation entre connaissances locales et médicales
	2.1.7. Maladies infantiles jugées graves mais non couvertes par le PEV
	Ces résultats montrent clairement que la perception de la gravité des maladies infantiles par les communautés ne correspond pas toujours à la hiérarchisation biomédicale. Les populations priorisent les affections selon leur expérience quotidienne, la ...


	Introduction
	1. Cadre conceptuel
	1.1. L'autonomisation économique des femmes
	1.2. Les pratiques communicationnelles
	1.3. La Communication pour un Changement de Comportement Intégré (COMBI)


	2. Méthodologie de l’étude
	2.1. Contexte et terrain de l'étude
	2.2. Échantillonnage et sélection des participantes
	2.3. Collecte des données
	2.4. Analyse des données
	2.5. Limites et reproductibilité de l'étude

	3. Analyse des résultats
	4. Discussions
	5. Vers une autonomisation par la COMBI
	6. Pratiques et orientations futures

	Conclusion

