REL@COIM

LANGAGE ET COMMUNICATION

revue électronigue

Département des Sciences
du Langage et de la Communication

Université Alassane OQuattara
(Bouaké - Cote d’'Tvoire)

ISSN: 2617-7560

Numéro 10 décembre 2025



REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication)




RELQCOM

LANGAGE ET COMMUNICATION

revue electronique

Département des Sciences
du Langage et de la Communication

Université Alassane Quattara
(Bouaké - Cote d’Ivoire)

ISSN: 2617-7560

Numéro 10 décembre 2025



REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication)

INDEXATIONS ET REFERENCEMENTS

] ADVANCED SCIENCE INDEX

ADVANGED SGIENCES INDEX

https://journal-index.org/index.php/asi/article/view/12689

Scientific Journal

®y

TOGETHER WE REACH THE GOAL

https://sjifactor.com/passport.php?id=23413

Impact Factor 2024 : 5.051

‘ir@hel

https://reseau-mirabel.info/revue/14886/RELaCOM-Revue-Langage-et-communication?s=1muc9dl|

N

https://aurehal.archives-ouvertes.fr/journal/read/id/352725



https://journal-index.org/index.php/asi/article/view/12689
https://sjifactor.com/passport.php?id=23413
https://reseau-mirabel.info/revue/14886/RELaCOM-Revue-Langage-et-communication?s=1muc9dl
https://aurehal.archives-ouvertes.fr/journal/read/id/352725

REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication)

REVUE ELECTRONIQUE LANGAGE & COMMUNICATION
ISSN : 2617-7560

DIRECTEUR DE PUBLICATION : PROFESSEUR N'GORAN-POAME LEA M. L.
DIRECTEUR DE REDACTION ;| PROFESSEUR JEAN-CLAUDE OULAI

COMITE SCIENTIFIQUE

PROF. ABOLOU CAMILLE ROGER, UNIVERSITE ALASSANE OUATTARA
PROF. ALAIN KIYINDOU, UNIVERSITE BORDEAUX-MONTAIGNE

PROF. AZOUMANA OUATTARA, UNIVERSITE ALASSANE OUATTARA
PROF. BAH HENRI, UNIVERSITE ALASSANE OUATTARA

PROF. BLE RAOUL GERMAIN, UNIVERSITE FELIX HOUPHOUET-BOIGNY
PROF. CLAUDE LISHOU, UNIVERSITE CHEIKH ANTA DIOP

PROF. EDOUARD NGAMOUNTSIKA, UNIVERSITE MARIEN NGOUABI
DR FRANCIS BARBEY, MCU, UNIVERSITE CATHOLIQUE LOME

PROF. GORAN KOFFI MODESTE ARMAND, UNIVERSITE F. HOUPHOUET-BOIGNY
DR JEROME VALLUY, MCU, HDR, UNIVERSITE PANTHEON-SORBONNE
PROF. JOSEPH P. ASSI-KAUDJHIS, UNIVERSITE ALASSANE OUATTARA
PROF. KOUAME KOUAKOU, UNIVERSITE ALASSANE OUATTARA

PROF. MAKOSSO JEAN-FELIX, UNIVERSITE MARIEN NGOUABI

PrROF. NANGA A. ANGELINE, UNIVERSITE FELIX HOUPHOUET-BOIGNY
PROF. POAME LAZARE MARCELIN, UNIVERSITE ALASSANE OUATTARA
PROF. TRO DEHO ROGER, UNIVERSITE ALASSANE OUATTARA

COMITE DE REDACTION

PROF. ABOLOU CAMILLE ROGER
PROF. JEAN-CLAUDE OULAI

PROF. KOUAME KOUAKOU

PROF. NIAMKEY AKA

DR N'GATTA KOUKOUA ETIENNE, MCU
DR OUMAROU BOUKARI, MCU

COMITE DE LECTURE

PROF. IBO LYDIE

PROF. KOFFI EHOUMAN RENE

DR ASTE N’CHO JEAN-BAPTISTE, MCU
DR IRIE BI TIE BENJAMAIN, MCU

DR N'GATTA KOUKOUA ETIENNE, MCU
DR N'GUESSAN ADJOUA PAMELA, MCU
DR ADJUE ANONKPO JULIEN

DR COULIBALY DAOUDA

DR KOUAME KHAN

DR OULAI CORINNE YELAKAN

DR YAO KOUAKOU GUILLAUME

MARKETING & PUBLICITE : DR KOUAME KHAN
INFOGRAPHIE / WEB MASTER ; DR TOURE K. D. ESPERANCE / SANGUEN KOUAKQOU
EDITEUR ; DSLC

TELEPHONE : (+225 01 4029 1519 / 07 48 14 02 02)
COURRIEL. : soumission@relacom-slc.org
SITE INTERNET : http://relacom-slc.org



https://portal.issn.org/resource/ISSN/2617-7560
mailto:soumission@relacom-slc.org
http://relacom-slc.org/

REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication)

LIGNE EDITORIALE

Au creuset des Sciences du Langage, de I'Information et de la Communication, la
Revue Electronique du Département des Sciences du Langage et de la
Communication REL@COM s’inscrit dans la compréhension des champs du possible
et de I'impossible dans les recherches en SIC. Elle s’ouvre a une interdisciplinarité
factuelle et actuelle, en engageant des recherches pour comprendre et cerner les
dynamiques évolutives des Sciences du Langage et de la Communication ainsi que
des Sciences Humaines et Sociales en Cote d’Ivoire, en Afrique, et dans le monde.

Elle entend ainsi, au-dela des barrieres physiques, des frontiéres instrumentales,
hativement et activement contribuer a la fertilité scientifique observée dans les
recherches au sein de 'Université Alassane Ouattara.

La qualité et le large panel des intervenants du Comité Scientifique (Professeurs
internationaux et nationaux) démontrent le positionnement hors champ de la
REL@COM.

Comme le suggére son logo, la REL@COM met en relief le géant baobab des savanes
d’Afrique, situation géographique de son wuniversité d’attache, comme pour
symboliser I’arbre a palabre avec ses branches représentant les divers domaines dans
leurs pluralités et ses racines puisant la serve nourriciere dans le livre ouvert,
symbole du savoir. En prime, nous avons le soleil levant pour traduire l’espoir et
l'illumination que les sciences peuvent apporter a I'univers de la cité représenté par
le cercle.

La Revue Electronique du DSLC vise plusieurs objectifs :

-Offrir une nouvelle plateforme d’exposition des recherches théoriques,
épistémologiques et/ou empiriques, en sciences du langage et de la communication,
-Promouvoir les résultats des recherches dans son champ d’activite,

-Encourager la posture interdisciplinaire dans les recherches en Sciences du Langage
et de la Communication,

-Inciter les jeunes chercheurs a la production scientifiques.

Chaque numéro est la résultante d’'une sélection exclusive d’articles issus d’auteurs
ayant rigoureusement et selon les normes du CAMES répondus a un appel
thématique ou libre.

Elle offre donc la possibilité d’une cohabitation singuliére entre des chercheurs
chevronnés et des jeunes chercheurs, afin de célébrer la bilatéralité et 1'universalité
du partage de la connaissance autour d’objets auxquels '’humanité n’est aucunement
étrangere.

Le Comité de Rédaction




REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication)

RECOMMANDATIONS AUX AUTEURS
& DISPOSITIONS PRATIQUES

La Revue Langage et Communication est une revue semestrielle. Elle publie
des articles originaux en Sciences du Langage, Sciences de l'Information et de la
Communication, Langue, Littérature et Sciences Sociales.

L. RECOMMANDATIONS AUX AUTEURS

Les articles sont recevables en langue francaise, anglaise, espagnole ou
allemande. Nombre de page : minimum 10 pages, maximum 15 pages en interlignes
simples. Numeérotation numérique en chiffres arabes, en haut et a droite de la page
concernée. Police : Times New Roman. Taille : 11. Orientation : Portrait, recto.

I1. NORMES EDITORIALES (NORCAMES)

Pour répondre aux Normes CAMES, la structure des articles doit se présenter
comme suit :
Pour un article qui est une contribution théorique et fondamentale : Titre, Prénom et
Nom de l'auteur, Institution d’attache, adresse électronique, Résumé en Francais,
Mots clés, Abstract, Key words, Introduction (justification du théme, problématique,
hypothéses/objectifs scientifiques, approche), Développement articulé, Conclusion,
Bibliographie.
Pour un article qui résulte d'une recherche de terrain : Titre, Prénom et Nom de
l'auteur, Institution d’attache, adresse électronique, Résumé en Francais, Mots clés,
Abstract, Key words, Introduction, Méthodologie, Résultats, Analyse et Discussion,
Conclusion, Bibliographie.
Les articulations d’un article, a ’exception de l'introduction, de la conclusion, de la
bibliographie, doivent étre titrées, et numeérotées par des chiffres (exemples : 1. ; 1.1.
;1.252.;2.2.;2.2.1;2.2.2.; 3. ; etc.).

Les références de citation sont intégrées au texte citant, selon les cas, de la facon
suivante : (Initiale (s) du Prénom ou des Prénoms de 'auteur. Nom de ’Auteur, année
de publication, pages citées). Les divers éléments d'une référence bibliographique
sont présentés comme suit : Nom et Prénom (s) de 'auteur, Année de publication,
Zone titre, Lieu de publication, Zone Editeur, pages (p.) occupées par l’article dans la
revue ou l'ouvrage collectif. Dans la zone titre, le titre d’'un article est présenté en
romain et entre guillemets, celui d'un ouvrage, d’'un mémoire ou d'une thése, d’un
rapport, d’'une revue ou d’un journal est présenté en italique. Dans la zone Editeur,
on indique la Maison d’édition (pour un ouvrage), le Nom et le numeéro/volume de la
revue (pour un article). Au cas ou un ouvrage est une traduction et/ou une réédition,
il faut préciser apres le titre le nom du traducteur et/ou l’édition.

Ne sont présentées dans les références bibliographiques que les références des
documents cités. Les références bibliographiques sont présentées par ordre
alphabétique des noms d’auteur.

ML REGLES D’ETHIQUES ET DE DEONTOLOGIE

Toute soumission d’article sera systématiquement passée au contrble anti-
plagiat et tout contrevenant se verra définitivement exclu par le comité de rédaction
de la revue.




REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication)

SOMMAIRE

1. Nanon Pierre BROU (Université Alassane Ouattara, Bouaké-Cote d’Ivoire) /
Jodvin Symphorien De Blahoua KOFFI (Université Alassane Ouattara, Bouaké-Cote
d’Ivoire)

La dialectique comme fondement de I’éducation politique chez Platon 14

2. Salifou COULIBALY (Université Alassane Ouattara, Bouaké-Cote d’Ivoire)
Dynamique urbaine et risque de conflit dans la ville de Tiassalé 23

3. DJAHA Koffi Henri (Université Félix Houphouét-Boigny, Abidjan-Cote d’Ivoire)

/ YAO N’Goran Hubert (Université de Bondoukou) / LOBA Saga Bernard (Université

Félix Houphouét-Boigny, Abidjan-Coéte d’Ivoire)

Le suicide chez les jeunes adultes d’Abidjan selon leur religion et estime de soi
36

4, KONATE Djakaridja (Université Félix Houphouét-Boigny, Abidjan-Cote
d’Ivoire)

Une analyse critique des discours sur le panafricanisme et la souveraineté en
Afrique de I’ouest 47

S. Awa KAMATE (Université Alassane Ouattara, Bouaké-Cote d’Ivoire) / ATTIA
Michel Akabilé (Université Alassane Ouattara, Bouaké-Coéte d’Ivoire) / Gnénégnimin
SORO (Université Alassane Ouattara, Bouaké-Cote d’Ivoire)

Rationalité locale et hésitation vaccinale : perceptions des maladies infantiles
et limites du PEV a Odiénné (Cote d’Ivoire) 64

6. Khan KOUAME (Université Alassane Ouattara, Bouaké-Cote d’Ivoire)
Les Réseaux Sociaux Numeériques (RSN) et les nouveaux visages de ’opinion
publique ivoirienne 79

7. Koménan KOFFI (Université Félix Houphouét-Boigny, Abidjan-Cote d’Ivoire)
“Keine andere kunsform produziert so intensive und vielfaltige gerfiil reationen
wie das kino’’: Zur emotivitit des films un seine (aus) wirkungen das
individuum und die geselschaft 91

8. Kouamé Sylvestre KOUADIO (Université Feélix Houphouét-Boigny, Abidjan-
Cote d’Tvoire)

Heimat ist weder hier noch dort. Heimat ist in di roder nirgends: Eine
postmoderne lektiire des heimat konstrukts bei stefanie zweig in karibu heisst
willkommen 100




REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication)

9. KOUAME-KONATE Aya Carelle Prisca (Université Alassane Ouattara, Bouaké-
Cote d’Ivoire)

L’Intelligence Artificielle a 1’épreuve de la recherche ivoirienne: entre
perception et réalité du role 110

10. KPANGBA Boni Hyacinthe (Université Alassane Ouattara, Bouaké-Cote
d’Ivoire) / GOH Tianet Yannick Emmanuel (Université Alassane Ouattara, Bouakeé-
Cote d’lvoire) / AHOULOU Mahipou Fernande Marie Josée (Université Alassane
Ouattara, Bouaké-Cote d’Ivoire)

La communication socioculturelle: outil d’accés a I’information et
d’émancipation économique des femme Abouré de Bonoua 120

11. Jean-Michel Kouakou Kan N’GUESSAN (Université Alassane Ouattara,
Bouaké-Cote d’Ivoire) / KOUASSI Akissi Germaine (Université Alassane Ouattara,
Bouaké-Cote d’Ivoire) / Jean-Claude OULAI (Université Alassane Ouattara, Bouakeé-
Cote d’Ivoire)

Geste populaire et marketing d’opportunité: étude d’un phénomeéne de
récupération publicitaire dans I’espace numérique ivoirien 131

12.  Koffi Gilles Olivier NNGUESSAN (Université Alassane Ouattara, Bouaké-Cote
d’Ivoire)

Analyse et enjeux des messages de la plateforme de Ilutte contre la
cybercriminalité (PLCC) en Cote d’Ivoire sur sa page Facebook pour un
changement de comportement des populations 146

13. Aboubakar SYLLA (Université Alassane Ouattara, Bouaké-Cote d’Ivoire) /
Lydie IBO (Université Alassane Ouattara, Bouaké-Cote d’Ivoire)

Les tribulations référentielles de la grammaticalisation espagnole du pronom
« on » 163

14. THOAT Akoissy Clarisse-Leocadie (Institut National Supérieur des Arts et de
I’Action Culturelle, Abidjan-Coéte d’Ivoire)
Féminicide en Cote d’Ivoire : entre silence médiatique et contre-discours

numériques, une analyse communicationnelle des récits de violence genrée
176

15. Hervé Kobenan YAO (Université Félix Houphouét-Boigny, Abidjan-Cote
d’Ivoire)
Enjeux des théories de la démonstration et de la définition chez Aristote 190

16. Ange Thibaut Kahelad YAON (Université Félix Houphouét-Boigny, Abidjan-

Cote d’Ivoire) / Oumar Go N’Golo Emmanuel SORO (Institut National Polytechnique

Houphouét-Boigny, Yamoussoukro-Cote d’Ivoire)

Communication participative et modélisation organisationnelle pour

l’autonomisation économique des femmes en milieu rural en Cote d’Ivoire
199




REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication)

17. YOKORE Zibé Nestor (Institut National Supérieur des Arts et de 1’Action

Culturelle, Abidjan-Coéte d’Ivoire)
La scéne du deuil en pays Bété : analyse dramaturgique et sociologique des

pleureuses professionnelles en Coéte d’Ivoire 213

18. BOUDIMBOU Bienvenu (Université Marien Ngouabi, Brazzaville-Congo) Les

pratiques journalistiques a I’ére du numeérique : mutation et défis au Congo
224

10




REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication)

LA DIALECTIQUE COMME FONDEMENT DE L’EDUCATION POLITIQUE
CHEZ PLATON

Nanou Pierre BROU
Université Alassane Ouattara (Bouaké-Cote d’Ivoire)
nanoupierre@yahoo.fr

Jodvin Symphorien De Blahoua KOFFI
Université Alassane Ouattara (Bouaké-Cote d’Ivoire)
kjodvin2@gmail.com

Résumé

Chez Platon, la dialectique se distingue et s’oppose a la rhétorique. Les hommes
politiques véreux qui la pratiquent ne se soucient que de la forme du discours dans le
but de flatter les masses afin de gagner leur adhésion dans un contexte démocratique.
Contrairement a cette derniére, la dialectique est intimement liée a la théorie des Idées.
Face aux contradictions et a la fugacité des données sensibles qui empéchent la
possibilité de la connaissance absolue, Platon postule 1’existence de réalité éternelles et
immuables, c¢’est-a-dire les Idées ou Formes des choses sensibles. Au-dela des sciences
mathématiques qui révelent leurs limites dans la connaissance de ces réalités
intelligibles, la dialectique apparait pour Platon comme la méthode rationnelle et
rigoureuse qui permet de contempler les Idées et au-dela d’elles, 1’Idée supréme du
Bien, source des vertus morales indispensables en politique. Cette étude vise a montrer
que la formation dialectique, parce qu’elle permet de contempler les Idées et I’Idée du
Bien se révele chez Platon comme le niveau le plus élevé et plus important de
I’éducation politique des philosophes.

Mots-clés : Ame, Bien, Contemplation, Dialectique, Education politique, Idée,
Gouvernance, Philosophe.

Abstract:

In Plato, dialectic is distinct from and opposed to rhetoric. Corrupt politicians who
practice rhetoric are only concerned with the form of discourse for the purpose of
flattering the masses in order to gain their support in a democratic context. Unlike
rhetoric, dialectic is closely linked to the theory of Ideas. Faced with contradictions and
the fleeting nature of sensory data, which prevent the possibility of absolute knowledge,
Plato postulates the existence of eternal and immutable realities, that is, the Ideas or
Forms of sensible things. Beyond the mathematical sciences, which reveal their limits
in the knowledge of these intelligible realities, dialectic appears for Plato as the rational
and rigorous method that allows the contemplation of the Ideas and, beyond them, the
supreme Idea of the Good, the source of moral virtues not attainable in politics. This
study aims to show that dialectical training, because it allows the contemplation of Ideas
and the Idea of the Good, proves to be, in Plato, the highest and most important level of
the political education of philosophers.

Keywords: Soul, Good, Contemplation, Dialectic, Political education, Idea,
Governance, Philosopher.

11



mailto:nanoupierre@yahoo.fr
mailto:kjodvin2@gmail.com

REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication)

Introduction

A I’époque de Platon, la cité d’Athénes était confrontée & une grave crise morale et
sociopolitique. Cette crise trouve son explication a travers une éducation inadaptée pour
les citoyens en général et pour les hommes politiques en particulier. Interpellé par la
situation chaotique de sa cité natale, une série d’interrogations s’impose a ’esprit de
Platon : Qui doit gouverner la cité ? Pourquoi doit-on connaitre pour gouverner la cité ?
Que faut-il connaitre ? Au moyen de quelle méthode est-il possible d’accéder a la
connaissance véritable ? Ces questions font transparaitre une critique de la gouvernance
politique et du systéme éducatif de son temps. Si Platon critique 1’éducation
traditionnelle et plus particuli¢rement celle des sophistes, c’est bien parce qu’elle fait la
promotion de la démagogie et non du savoir véritable qui devrait étre basé sur la
recherche des Essences et de I’Idée du Bien.

L’éducation sophistique ne permet pas d’accéder a la connaissance véritable qui est
portant indispensable dans 1’éducation politique chez Platon. Pour lui, 1’éducation
devrait procurer un mode de vie ordonné et bienveillant. Pour cela, il convient d’amener
I’ame a surmonter les désirs et les passions éphémeéres, et orienter son regard en
direction de cette connaissance qu’est ’ldée du Bien. Ce mouvement intérieur de ’ame
des futurs dirigeants orientée a s’élever graduellement du monde sensible jusqu’a la
contemplation de 1’Idée du Bien, est ce que Platon nomme la dialectique. En faisant de
la dialectique, I’épicentre de la formation politique, Platon montre le caractére
primordial de celle-ci dans I’émergence d’une véritable élite politique dans la cité.
L’étude et la pratique de la dialectique dans la gestion des affaires politiques de la cité
permettront aux gouvernants de garantir la stabilit¢é et le bonheur collectif.
Naturellement, la quéte de cette stabilité politique ainsi que le bonheur de tous les
citoyens passent obligatoirement par une éducation politique appropriée. Des lors, une
question effleure notre esprit : en quel sens peut-on dire que la dialectique constitue le
fondement de 1’éducation politique chez Platon ? L’analyse de cette question centrale
suggere les interrogations suivantes : Qu’est-ce qui fonde la connaissance chez Platon ?
Qu’est-ce que la dialectique platonicienne ? Quel est le but et la place de la méthode
dialectique dans 1’éducation politique du philosophe, chez Platon ?

La présente contribution repose sur les hypothéses suivantes: d’abord, le monde
intelligible constituerait le fondement de la connaissance, ensuite, la dialectique serait
la méthode qui permet d’intuitionner les Idées et leur principe de connaissance et
d’existence qu’est 1’ldée du Bien et enfin, la dialectique en tant que science du Bien
serait le véritable socle de I’éducation politique chez Platon. Au-dela de ces hypotheses,
I’hypothese principale est que la dialectique constituerait le fondement de 1’éducation
politique chez Platon, dans la mesure ou elle contribue a orienter le regard intérieur des
futurs dirigeants vers le Bien qui préside au sommet du systeme du monde intelligible.
Ainsi, la conversion de 1’ame des futurs dirigeants leurs permettra de se départir des
apparences sensibles afin de garantir la stabilité et le bonheur de la cité.

L’objectif de cet article est de mettre en exergue I’importance de la dialectique et de
contribuer a la promotion de sa pratique dans le domaine politique. Pour atteindre cet
objectif, notre démarche méthodologique sera a la fois analytique et prospective. La
méthode analytique permettra de montrer, dans un premier temps, comment a travers la
théorie des Idées, la connaissance absolue est possible. Dans un second temps, elle
permettra de comprendre le lien entre les différentes étapes de la dialectique et leur but.
Troisiemement, la démarche prospective sera utile dans la recherche de 1’impact de
chaque étape du processus dialectique sur le gouvernement parfait des Etats et leurs
conséquences positives.

Pour atteindre cette objectif, nous montrerons d’abord, qu’il existe deux mondes
catégoriquement distincts chez Platon, ensuite, nous montrerons que la dialectique est
cette méthode qui permet d’accéder aux réalités intelligibles, d’orienter le regard des
futurs dirigeants vers le principe d’existence et de connaissance des Idées, en

12




REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication)

I’occurrence 1’Idée du Bien, enfin, il conviendra de montrer que la dialectique constitue
I’épicentre de 1’éducation politique chez Platon et que celle-ci a but de permettre aux
futurs dirigeants d’avoir les rudiments rationnels nécessaires pour gouverner
parfaitement la cité.

1. Du monde sensible a la théorie des Idées chez Platon

Platon développe une théorie qui admet [I’existence de deux mondes
catégoriquement distincts. Le monde sensible dominé par les apparences et le monde
intelligible régi par des connaissances immuables et éternelles. Platon dévalorise la
connaissance que nous donnent les sens au profit des Idées qui ne sont pas corruptibles
et restent identiques. De ce fait, la connaissance chez Platon trouve tout son sens dans
les Idées qui, constituent I’archétype de toutes connaissances, le monde des principes
vertueux. Ces Idées sont les véritables formes de définitions de la connaissance, par
opposition au monde sensible qui est objet de I’opinion et de la multiplicité. En clair, la
connaissance chez Platon, ne reléve pas du monde sensible mais plutdt du monde des
Idées qui est le lieu de la vérité. Ce lieu de vérité, des principes vertueux, est le chemin
qui meéne a la connaissance supréme, c’est-a-dire I’idée du Bien, a partir duquel il est
possible de transformer la réalité sensible.

1.1. Le monde sensible et la multiplicité des choses.

Le monde sensible est ce monde pergu avec les sens. Platon le considére comme
lieu de I’apparence, de I’opinion, les ombres et les objets. Ce monde est superfétatoire.
Il est le domaine de 1I’imagination et de la croyance. La précarité et le mouvement sont
des traits qui le caractérisent. Autrement dit, le monde sensible est soumis a la
détérioration et a la corruption. Ce monde trompeur, changeant et contradictoire ne
garantit pas la stabilité de la connaissance. Il est donc illusoire. M. Dixsaut (1986, p.
133) souligne le caractere illusoire du monde sensible lorsqu’il affirme que « deux bouts
de bois peuvent me sembler en gros égaux, mais si je regarde de plus ou sous un autre
angle, ils m’apparaitront inégaux ».

C’est a travers ’allégorie de la caverne que Platon expose sa théorie critique du monde
sensible. Il y montre, en effet, que les prisonniers de la caverne prennent les ombres
projetées par la lumiére sur les parois du mur pour des réalités authentiques. Ce qui n’est
qu’une illusion donnée par les sens. Pour Platon, dans le domaine de la connaissance, il
est nécessaire d’opérer une distinction entre le monde sensible et le monde intelligible.
Les choses sensibles manquent cruellement de permanence et de stabilité. Etant
soumises au temps, elles sont condamnées au devenir. Ce qui fait qu’en tant qu’étres,
elles n’ont pas d’étre permanent. Elles ne sont donc que des apparences qui font violence
a la vérité et nous trompent en donnant I’illusion de la permanence. Dans le monde
sensible, rien ne subsiste, tout est emporté dans le flux du changement perpétuel. Source
d’erreur et de fausseté, le monde sensible baigne dans la multiplicité et dans la
corruption et ne peut permettre d’accéder a la connaissance supréme, c’est-a-dire a la
contemplation de 1I’Idée du Bien.

Tout ce qui existe dans le monde sensible n’est que moindre étre, ¢’est-a-dire copies des
fondatrices qui sont a la fois éternelles et immuables. Le savoir de ce monde est celui
de I’opinion. Or, I’on ne doit pas se baser sur les opinions et la multiplicité que nous
donne le monde sensible pour fonder une connaissance. De ce point de vue, pour Platon,
le monde sensible apparait comme un obstacle a la vérité voire la connaissance de 1’Idée
du Bien. A cet effet, celui-ci écrit :

Sur ce, prends, par exemple, une ligne coupée en deux segments d’inégale longueur ;
coupe de nouveau, suivant la méme proportion que la ligne, chacun des deux segments
— celui du genre visible et du genre intelligible — et tu obtiendras ainsi, eu égard a un
rapport réciproque de clarté et d’obscurité dans le monde visible, le second segment,

13




REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication)

celui des images. J’entends par images d’abord les ombres, ensuite les reflets qui se
produisent sur I’eau ou encore sur les corps opaques, lisses et brillants, et tous les
phénomeénes de ce genre (...). Pose alors I’autre segment auquel celui-ci ressemble, les
animaux qui nous entourent, et tout ce qui est soumis a la croissance, aussi bien que
I’ensemble du genre de ce qui est fabriqué (Platon, 2011, 510a).

Les segments dont il est question dans cette affirmation platonicienne représentent le
monde sensible. D’un c6té, celui-ci s’identifie aux images, c’est-a-dire les reflets, les
ombres, les corps opaques, brillants et lissent, etc. De 1’autre c6té, le monde sensible
correspond aux objets que les images suivantes représentent. Ces images sont celles qui
renvoient aux objets sensibles notamment les étres vivants, les objets d’art, les plantes.
De ces ¢éléments visibles découlent deux degrés inférieurs de la connaissance. Ceux-ci
sont produits par les opinions notamment I’illusion et la croyance. Les données
matérielles et les images sont celles qui fondent I’illusion et la croyance. C’est dans
cette logique que se justifie la condamnation platonicienne des arts imitatifs.

Pour Platon, les arts imitatifs éloignent de la vérité. Car, ils produisent des réalités
apparentes. Dans La République, I’exemple des trois lits permet de mieux appréhender
la pertinence de cet aspect de la pensée de Platon. Il y montre que le premier lit est dans
la nature des choses. C’est I’Idée du lit. Dieu en est la cause. Le second, est celui du
menuisier et le troisieme, celui du peintre. Le lit du menuisier et du peintre sont des
copies du véritable lit fait par Dieu. Ces copies du lit en soi manquent de permanence.
Elles sont comme de simples reflets de miroir. Pour preuve, Platon (1996, 596a-596¢)
écrit que « si tu veux prendre un miroir et le présenter de tous cotés, il fera vite le soleil
et les astres du ciel, la terre, toi-méme et les autres étres vivants, et les plantes, et tout
ce dont nous parlons a I’instant, mais ce seront des apparences et non pas des réalités ».

1.2. Le monde intelligible et la réalité des Idées platoniciennes

La théorie des Idées est, dans le platonisme, la doctrine centrale dans laquelle se
construit I’immensité de son édifice philosophique. Elle consiste en 1’affirmation de la
primauté des Idées, c’est-a-dire les réalités intelligibles. Pour "Platon, les Idées
précedent les réalités sensibles qui sont des images. Autrement dit, I’existence sensible
constitue la pale copie des réalités intelligibles, de telle sorte qu’a chaque objet sensible
corresponde une Idée parfaite a laquelle cet objet participe. Par exemple, la table faite
en bois participe a 1’Idée de la table. Tout comme une chose est belle et juste du fait de
sa participation a 1I’Idée du beau et du juste. La véritable connaissance est donc de 1’ordre
des Idées. Cet ordre est éternel, immuable, et constitue le monde du savoir authentique,
de la connaissance et de la vérité. La pensée est le moyen par lequel il est possible de
parvenir a la contemplation des Formes intelligibles. Selon E. Jouét-Pastré (2013, p.
214-217), « le monde intelligible ne peut étre que ce que I’on atteint par I’intelligence,
la pensée, c’est-a-dire les Formes, ou Idées ».
L’activité rationnelle de I’ame est ce qui permet de se libérer des contradictions du
monde sensible. Cette libération permet de contempler les réalités intelligibles. Le
regard de 1’ame doit uniquement viser la Forme intelligible qui est loin d’étre similaire
aux choses du monde sensible. Pour Platon (2011, 52a), elle est ce qui « reste la méme,
qui est inengendrée et indestructible, qui ne regoit pas autre chose venant ailleurs en
elle-méme et qui elle-méme n’entre en aucune autre chose ou que ce soit, qui est
invisible et ne peut étre pergue par un autre sens, voila ce qui a ét¢ attribué comme objet
de contemplation a I’intellection ». Autrement dit, le monde intelligible est le monde
qui échappe a la corruption et a la déchéance. Il est donc un monde de perfection,
d’immuabilité et d’éternité. Cela signifie qu’il est constitué d’Idées ou d’Essences a
partir desquelles, la connaissance absolue est possible. Ces Idées forment un systéme
hiérarchisé que préside 1’Idée supréme du Bien que Platon considére comme le roi de
I’intelligible.

14




REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication)

Ces réalités intelligibles, n’étant pas soumis a la précarité ont une existence divine, hors
du temps et des vicissitudes. C’est ce que Monique Dixsaut (1986, p. 95) atteste en
indiquant que : « chaque forme est précisément ce qu’elle est, elle est identique a elle-
méme, et c’est cette unicité de 1’essence que le savoir doit atteindre avec précision.
Toutes ces déterminations constituent la maniére d’étre propre de I’intelligible ». De ce
fait, chaque chose dans le monde sensible correspond a un archétype dans le monde
intelligible. C’est pourquoi, pour Platon, il convient de faire une distinction entre le
monde des idées et celui du sensible. L’un est le modele que ’autre imite. L’ame déliée
des simulacres du monde sensible peut contempler les Idées du beau, du vrai, du juste
qui, elles-mémes découlent du principe supréme en 1’occurrence I’Idée du bien. C’est
pourquoi pour Platon, il est nécessaire de tourner le regard de 1’ame vers I’intelligible.
Le but est d’aller au-dela de I’apparence des choses afin de mieux les cerner. A cet effet,
Platon ne se limite pas a 1’idéalisme, le réalisme occupe une place prépondérante dans
sa philosophie. Ce réalisme permet de « comprendre les choses qui nous entourent en
posant une hypothése, celle des Idées, dans et par le logos, une hypothése nécessaire
pour qui veut dépasser 1’opinion pour atteindre le savoir » (E. Jouét-Pastré, 2013, p.
217. Autrement dit, I’dme, qui a pu se libérer des chaines de la caverne ou des illusions
du monde sensible doit contempler les Idées et au-dela de ces Idées, I’Idée supréme du
Bien. Cependant, quelle est la méthode qui permet de contempler les Idées des réalités
sensibles et I’Idée du Bien ?

2. La nature de la dialectique platonicienne

La dialectique est le mouvement par lequel I’ame s’éléve progressivement par degrés
d’apparences sensibles aux Idées pour contempler I’Idée du bien. Elle est cette méthode
qui permet d’aller a I’Essence des choses, c’est-a-dire d’Idées en Idées jusqu’a I’'Idée
de toutes les Idées. Autrement dit, elle est la méthode qui remonte au principe
anhypothétique, c’est-a-dire I’Idée du Bien.

2.1. La dialectique ascendante et contemplative

La dialectique reléve du logos, ¢’est-a-dire la raison. Fondée sur le discours, elle
est le mouvement qui recherche ce qui est, en un mot, la vérité. De ce fait, le langage et
le savoir sont des éléments qui consistent a apprendre ce qu’on ne savait pas, a se
I’enseigner et a étre capable de I’enseigner a son tour. Au cours des échanges, on
rencontre des objections a surmonter, a dépasser, et ceci, en vue de connaitre la vérité.
Ici, la dialectique est ce triple mouvement qui consiste a donner et a recevoir le logos, a
procéder par questions et réponses. Car pour penser, il faut naturellement s’interroger.
En ce sens, J-F Mattéi (2005, p. 27) écrit que « le dialogue est ainsi voué a une triple
fidélité : celle de I’ame du répondant, celle de I’ame du dialecticien et celle de la vérité
de I’étre ». Toutefois, comment parvenir a cette vérité de 1’étre ? N’est-ce pas par le
dépassement des réalités sensibles et 1’élévation de I’ame vers leurs essences et I’Idée
du Bien ?
Lorsque I’ame s’éléve des choses sensibles pour rechercher les essences, cette phase est
ce que I'on appelle la dialectique ascendante. Elle est cette méthode rationnelle qui
facilite la connaissance des Essences et du principe anhypothétique qui est le Bien. Pour
ce faire, il faut dépasser les données sensibles, ces données sensibles a la fois subjectives
et contradictoires doivent apparaitre comme insuffisantes pour rechercher 1’unité de ce
qu’une chose est en soi, sa forme. La dialectique consiste donc a récuser la multiplicité
sensible au profit d’une unité intelligible. Elle est I’arme idéale pour parvenir a cette
unité intelligible, au monde des Idées. Ici, I’ame se déploie pour contempler les étres
des choses sensibles sous leurs formes réelles et immuables. Elle est le moyen par lequel
1I’on se détache de toute altérité et entre aux tréfonds de soi. Ainsi, « la dialectique est la
méthode privilégiée pour saisir les réalités intelligibles » (J-F Mattéi, 2005, p. 34).

15




REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication)

La contemplation est la deuxi¢me étape de la dialectique. Elle est inextricablement li¢e
au mouvement ascendant de I’ame vers les réalités éternelles et immuables. Elle
consiste, au-dela de la découverte des Idées, en la découverte de 1’Idée du Bien dans
toute sa splendeur et sa souveraineté. La connaissance de 1’Idée du Bien se révéle donc
comme le but ultime de I’ascension dialectique. Elle témoigne du désir inextinguible de
I’ame humaine, tendue vers I’intelligible de contempler le Bien. Ce n’est qu’une fois
qu’elle a atteint son but, aprés avoir surmont¢ les obstacles du monde sensible, qu’elle
retrouve, illuminée par le Bien qu’elle a recherché et contemplé, la quiétude. A cet effet,
T.A Szleak écrit :

Platon définit dans son ceuvre, la dialectique ascendante non comme la vision utopique
et irréelle d’un autre mode de connaissance suprahumain mais comme une possibilité
réelle, comme une voie praticable, qui méne a un but accessible. Une fois parvenue a ce
but et au terme de sa marche, I’ame se repose de toutes les peines de 1’investigation »
(T.A Szleak, 1966, pp. 180-181).

Cette affirmation montre que la dialectique ascendante et la dialectique contemplative
permettent de connaitre les réalités pures et éternelles qui séjournent dans le monde
intelligible. Le mouvement ascendant de I’ame qui s’éléve de I’'immédiateté sensible
éphémere et contradictoire aux Idées jusqu’a 1’ldée du Bien est la preuve de sa
conversion. Cela révele un rapport étroit entre I’ame et I’Idée du Bien. Ce rapport permet
de faire la distinction entre ce qui est éternel et ce qui est périssable. Le but est de
débarrasser 1’élément rationnel de 1’ame de tout ce qui I’empéche de contempler les
Idées et I’'Idée du Bien. Chez Platon, la transformation de I’ame est primordiale. Celle-
ci déterminera 1’état de la cité que 1’on souhaite avoir. Car « la conciliation des deux
formes qu’il prend presque simultanément s’opére par la découverte du rapport
d’homothétie existant entre la cité et I’ame humaine. Dans 1’'une comme dans I’autre la
justice est une méme vertu d’ordre, de soumission et d’harmonie » (Platon, 1966,
Introduction, p. 44). La pratique de vertu d’ordre, de soumission et d’harmonie est
possible non seulement par 1’élévation de 1’ame et la contemplation du Bien, mais
également par la descente de celle-ci dans le monde sensible pour y mettre de I’ordre.

2.2. La dialectique descendante

La Diaireésis, c¢’est-a-dire la dialectique descendante, est le mouvement par lequel
la pensée qui a contemplé les Idées et I’ldée du Bien revient dans le monde sensible
pout le réorganiser. Tel est le réle qu’on peut assigner a la philosophie : « Philosopher
est ce travail méme de conduite et de découverte, dans 1’oralité de I’art dialectique » (F.
Morandi, 2000, p. 46). En clair, ¢’est en philosophant qu’il est possible d’intuitionner
les essences, de les contempler et surtout de s’en inspirer dans la vie privée et publique.
Dans le mythe de la caverne, Platon résume la condition humaine dans son rapport avec
la connaissance et ce qu’est véritablement la dialectique. Dans cette allégorie, il présente
les individus qui vivent dans cette caverne comme des prisonniers. Ces derniers
considérent comme vrai tout le spectacle éphémere qui se présente a eux. Puis, vient le
jour ou 1’un des prisonniers est conduit a la lumiére du jour, et, 1a, il voit les objets
naturels et le soleil tels qu’ils sont réellement. D’abord aveuglé par 1’éclat de la lumiére,
il sera par la suite heureux de la découverte de cette connaissance. Ce parcours effectué
indique la libération de I’ame de sa condition premicre caractérisée par 1’ignorance.
L’ame qui a contemplé la lumiére du Bien peut désormais ordonner cette caverne. Chez
Platon, si la caverne représente le monde sensible, il représente également la cité
d’Athénes plongée dans I’injustice, la crise morale et I’instabilité sociopolitique. Et
seule I’ame du philosophe-roi devenue experte, est a mesure de batir une cité juste et
heureuse en imitant le modéle divin de cité qu’elle a contemplé grace a la sublime
lumiére du Bien. Ce niveau de connaissance permet donc au Philosophe-roi de

16




REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication)

transcender les réalités sensibles et de mener une vie politique conforme au Bien, c’est-
a-dire une vie politique vertueuse enracinée dans la justice, la sagesse, le courage, la
tempérance et le don de soi.

Selon J. Freund (1965, p. 49), « de tous les temps, ce fut une tache de la politique
d’organiser la cité de la fagon la plus harmonieuse possible ». Ces mots trouvent leur
écho chez Platon. En effet, a travers son systéme éducatif, Platon vise la promotion
d’une élite politique éclairée par la lumicre du Bien et dont les décisions et actions justes
impacteront positivement 1’organisation ou la réorganisation politique et sociale de la
cité. L’organisation de la cité, nécessite un systéme éducatif particulier dont le but est
de former des personnes capables de faire de la vertu le fondement de la pratique de la
politique. L’ importance que Platon accorde a I’éducation s’explique par le fait que, pour
lui, la politique ne doit pas étre une affaire d’aventuriers, mais plutét un domaine réservé
a des individus capable de s’élever a I’Idée du Bien et de gouverner la cité a la lumiére
de cette Idée supréme. Ainsi, J.-F. Pradeau a vu juste en écrivant :

C’est parce que la politique doit s’autoriser d’un savoir qu’elle peut étre comparée avec
le sujet méme de toute connaissance comme toute compétence : I’ame. De telle sorte
que I’excellence de la cité sera désormais indissociable de I’excellence de la pensée.
C’est ce qui explique, dés le début du livre II, non seulement la disposition des trois
classes de citoyens (qui sont distingués comme le sont les espéces de 1’ame), mais aussi
le statut politique du savoir (qui, par I'intermédiaire des philosophes-rois ou des rois
devenus philosophes, doit détenir le pouvoir dans la cité) (J-F Pradeau, 1997, p. 63).

A travers cette affirmation, il est clair que le véritable gouvernant politique doit imiter
le souverain Bien. Cela signifie que le philosophe-roi doit se conformer a la rectitude
imposée par la lumiére du Bien. C’est ainsi que les actions politiques du philosophe-roi
s’inscriront dans le respect des principes de la vertu et pourront contribuer a batir une
cité stable, juste et heureuse.

3. La dialectique et la politique chez Platon

Dans cette partie, il s’agira d’établir le lien entre la dialectique qui méne au savoir du
Bien et I’exercice du pouvoir politique. Ayant contemplé le Bien, le philosophe-roi a
une claire des fondements de I’exercice du pouvoir politique. Il doit gouverner en tenant
compte des exigences de la stabilité¢ et du bonheur de la cité. La dialectique donne les
leviers d’une gouvernance juste, efficace et efficiente au philosophe a qui Platon confie
la délicate mission de diriger la cité. Cette méthode scientifique, qui méne au principe
supréme du Bien s’impose a I’homme politique en vue de créer les conditions de
stabilité, de cohésion sociale et de bonheur.

3.1. La dialectique et I’éducation de I’élite politique

L appropriation et I’application de la dialectique par les hommes politiques
permettent d’orienter les actions de ceux-ci dans le sens du Bien. La dialectique en tant
que méthode scientifique pour bien conduire sa raison, permet au philosophe-roi de
gouverner rationnellement la cité dans le sens de I’intérét général. Celui-ci apparait ainsi
comme « le véritable homme d’Etat, ce chef qu’il s’agit de former, se distinguera des
contrefagons en ce qu’il possede la science critique et directe du commandement » (H.
I Marrou, 1948, p. 109). Il y a donc chez Platon, un rapport entre la pratique de la
politique et le savoir. Dans ce rapport, la pratique de dialectique est indispensable. Car,
elle permet de libérer I’ceil de I’ame des illusions des choses sensibles pour 1’orienter
vers les essences des choses sensibles et 1’Essence des essences, c’est-a-dire 1’Idée
supréme du Bien. En indiquant ce qu’il entend par éducation —dialectique — Platon
(1996, 518c-519¢) affirme :

17




REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication)

L’¢éducation est (...) I’art qui se propose ce but, la conversion de I’ame, et qui cherche
les moyens les plus aisés et les plus efficaces pour les opérer ; elle ne consiste pas a
donner la vue a I’eeil de I’ame, puisqu’il I’a déja ; mais comme il est mal tourné et ne
regarde pas ou il faudrait, elle s’efforce de I’amener dans la bonne direction (Platon,
1996, 518c-519c¢).

Se distinguant par la sagesse, le courage, la tempérance et la justice, les philosophes-
rois feront preuve de dévouement a I’intérét général. Ces vertus leur permettent de
refouler les désirs illégitimes, de résister face aux tentations et a 1’égoisme afin de se
mettre entiérement au service de sa patrie. Ils savent que ces désirs malsains peuvent
mener a leur perdition ainsi qu’a celle de la cité. En voulant mettre en exergue la force
de caractere et le sens de patriotisme des philosophes-rois, F. Chatelet (1965, p. 217)
écrit qu’« aucun intérét ne doit les détourner de leurs fonctions primordiales qui est
de maintenir I’Etat dans la rationalité, ni par I’amour charnel d’une femme, ni le
sentiment paternel, ni le souci d’accroitre le patrimoine ». Cette affirmation révéle que
les philosophes sont des hommes intégres ayant le sens de la mesure, de la rectitude et
de la justice dans la prise des décisions qui contribueront a la stabilité et au bonheur de
la cité. Car, en tant que dialecticiens, ils ont un pouvoir d’abstraction qui leur permettra
de s’élever au-dessus d monde sensible pour contempler les réalités pures et éternelles,
modeles des choses sensibles. C’est justement en s’inspirant de ces modeles intelligibles
qu’ils contempleront grace a la lumiere du Bien qu’ils gouverneront rationnellement les
cités dans le but de les rendre justes, stables et heureuses. Au regard de la supériorité de
leurs qualités morales et intellectuelles, ils incarnent le politique par excellence. C’est
dans cette logique que s’inscrit cette interpellation platonicienne :

Tant que les philosophes ne seront pas rois dans les cités, ou que ceux qu’on appelle
aujourd’hui rois et souverains ne seront pas vraiment et sérieusement philosophes ; tant
que la puissance politique et la philosophie ne se rencontreront pas dans le méme sujet,
il n’y aura de cesse (...) aux maux des cités, ni & ceux du genre humain et jamais la cité
que nous avons décrite ne verra jamais le jour (Platon, 1966, 473a-474a).

A partir de cette affirmation, il est clair que c’est de la rencontre entre la politique et la
philosophie que des changements politiques et sociaux structurels et profonds peuvent
s’opérer en vue de la stabilité et du bien-étre collectif dans la cité. Ces changements ne
peuvent pas étre possibles sans une éducation et une pratique de la dialectique qui est la
méthode scientifique par laquelle le philosophe accéde a la connaissance du Bien et la
forme archétypale de la cité qu’il reproduira dans 1’ici-bas.

L’éducation politique platonicienne dont la formation dialectique constitue le point le
plus culminant a pour but former des hommes politiques éclairés, capables de refouler
leurs désirs et passions illégitimes afin de faire correspondre leurs actions aux exigences
morales liées a 1’exercice du pouvoir politique. A travers ’éducation politique,
transparait I’idée selon laquelle, pour Platon, les problémes sociaux et politiques dans
les Etats ne sont pas une fatalité. La solution a ces problémes réside dans 1’émergence
d’une nouvelle élite politique éduquée a gouverner avec sagesse, justice et
désintéressement. Un tel projet, chez Platon, repose sur la conversion et 1’orientation de
I’ame des futurs dirigeants. Une ame convertie et orientée convenablement la ou il
faudrait, est a 1’écoute de 1’appelle de la vérité et est capable de contempler le Bien. La
contemplation de cette réalit¢ supréme illumine 1’ame. Une fois illuminée, celle-ci
redescend dans la cité caverneuse pour la transformer a partir des réalités du monde
intelligible. Telle est le but de la dialectique chez Platon.

18




REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication)

La dialectique permettra donc au philosophe devenu de roi de mieux apprécier les
situations et les faits, de distinguer ce qui est bon et mauvais, juste et injuste, avantageux
et désavantageux. Cela lui permettra de prendre les idoines pour créer les conditions
d’une Etat ou il fait bon vivre. Les différentes étapes de la méthode dialectique
permettent aux futurs dirigeants de maitriser les leviers de la gestion des affaires
politiques de la cité. Ils seront ainsi constamment animés par la recherche permanente
de la vérité. Ils calqueront leur maniere de diriger la cité sur le principe de connaissance
et d’existence des Idées, a savoir I’Idée supréme du Bien. Platon affirme a juste titre
que :

- Et n’étais-ce pas le méme esprit de précaution qui nous faisait dire précédemment
qu’on ne devait admettre aux exercices de la dialectique que des naturels ordonnés et
ferment, et qu’il ne fallait pas, comme aujourd’hui, en laissé approcher le premier venu
qui n’y apportent aucune disposition.
- Si, répondit-il.

- Dong, I’étude de la dialectique, si 1’on si livre sans relache et avec ardeur, a I’exclusion
de tout autre travail, comme on faisait pour les exercices du corps, ne demandera guécre
que le double des années consacrés a ceux-ci. (Platon, 1966, 538e-539¢).

A travers cette affirmation platonicienne, il est clair que la pratique de la méthode
dialectique exige au préalable des prédispositions rationnelles et intellectuelles hors du
commun. Cela montre bien pourquoi les philosophes que Platon destine au
gouvernement des Etats sont les seules rares personnes capables de contempler les Idées
et le Bien. La finalité de la science dialectique consiste a avoir un esprit critique, elle
prépare les futurs dirigeants a anticiper, a étre prompts, a se projeter dans les prises de
décisions politiques.

Dés lors, au regard de ses différentes étapes, la dialectique apparait comme la méthode
scientifique d’éducation politique par excellence dans la mesure ou elle permet, d’une
part, de connaitre les Essences et 1’ldée du Bien et d’autre part, de contribuer a la
formation de véritables hommes politiques, c’est-a-dire sages, justes, éclairés et
patriotes. Mieux, des dirigeants capables de garantir la stabilité et le bonheur de la cité.

3.2. La pratique de la dialectique : condition pour la stabilité et le bonheur
de la cité

La dialectique est une maniére rationnelle de penser les problémes socio-
politiques, d’agir et surtout de transformer la cité. La dialectique vise a régler la cité afin
que celle-ci échappe aux troubles et a la déchéance. Recourir aux Essences, aux valeurs
morales et épistémologiques, contribuant a fonder 1’action politique, & garantir la
stabilité et le bonheur des Etats, tel est le role de la dialectique. Son but est de conduire
le jeu politique vers I’excellence morale. Par sa méthode rigoureuse et sérieuse, la
dialectique permet de gouverner avec raison la cité. Mieux, elle permet d’ordonner, de
distinguer, de disposer, d’organiser les Etats. Elle constitue donc un prélude pour la
construction des Etats stables, justes et heureux. Lorsque les gouvernants usent de la
dialectique, ceux-ci gouvernent bien évidement avec sagesse et intelligence. De ce fait,
ils ne s’adonnent pas la mesquinerie, la forfaiture et la transgression des régles qui
régissent la sphére politique et sociale. Le dialecticien est passionné de la vérité. 11 est
un partisan de la non-violence et de la paix. A ce sujet, voici ce que dit Platon :

En contemplant le bien lui-méme et en ayant recours a lui comme a un modele ils
ordonneront la cité et les particuliers comme ils sont ordonnés eux méme, pendant tout
le reste de leur vie, chacun a son tour. Qu’ils consacrent la plus grande partie de leur
temps a la philosophie, mais lorsque vient son tour, qu’ils s’impliquent dans les taches
politiques et prennent chacun le commandement dans I’intérét de la cité, en I’exercant

19




REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication)

non pas comme s’il s’agissait d’une fonction susceptible de leur apporter des honneurs,
mais comme une tache nécessaire (Platon, 2011, 540a-541b).

Au regard de ce qui précede, les philosophes, éduqués depuis la tendre enfance pour
étre les plus vertueux des hommes, ne se querellerons pas pour le pouvoir politique. 1ls
gouverneront la cité a tour de role dans un cadre pacifique et seront au service du peuple
qu’ils devront raisonner, en lui faisant comprendre la nécessité de garantir une paix
civile, de respecter les lois, de promouvoir la liberté et également la justice sociale.
Dans cette logique, les philosophes-rois ne s’adonneront pas a la propagande et sauront,
par la méme occasion, quelles vérités révéler au peuple. Ainsi, la dialectique permettra
d’éviter la propagande, d’accéder aux valeurs morales, politiques et sociales qui
permettront de batir une des cités stables, justes et heureuses. La dialectique peut donc
contribuer a solidifier la relation de confiance entre les contractants que sont les
gouvernants et les gouvernés. Cette relation de confiance n’est possible que si les
gouvernants et les gouvernés font preuve de civisme et de patriotisme. En un mot, les
actions des uns et des autres doivent viser essentiellement le bien de la cité. Ce que vise
Platon en montrant I’'importance de la formation dialectique dans le parcours éducatif
du philosophe, c’est justement de donner aux actions politiques quotidiennes des
fondements rationnels et moraux a la fois solides et efficaces qui contribueront a
1’édification de cités justes, stables et heureuses. Pour que ces cités voient le jour, il faut
une éducation adaptée a chaque classe sociale qui doit exercer sa tache propre, c’est-a-
dire celle dans laquelle elle posséde des aptitudes naturelles qui peuvent étre bénéfique
pour la cité entiére.

Ici se trouve tout le sens de la stratification sociale élaborée par Platon dans la cité.
Selon lui, I"unité politique d’un Etat dépend des individus qui la composent. Si ces
derniers sont justes, il est évident que la cité sera également juste. D’ou cette affirmation
de Platon (1966, 440e-441¢) : « la justice a chez I’individu le méme caractére que dans
la cité ». La race d’or, c’est-a-dire les philosophes se laissent guider par la voix de la
raison et sont en mesure de prendre des décisions justes pour la cité. La race d’argent
regroupant les gardiens de la cité est guidée par le courage et se charge de défendre la
cité. La race d’airain et de fer constituée d’artisans, de producteurs se définie par la
concupiscence dont la vertu est la tempérance.

L’¢éducation est le moyen par lequel il sera possible de maintenir chaque classe sociale
a la place qui lui convient relativement a la vertu qu’elle incarne. C’est ainsi que les
philosophes appartenant a la race d’or ou la race des gouvernants bénéficieront d’ une
éducation qui fera d’eux des hommes politiques parfaits. Dans cette mission de
I’éducation, la formation dialectique occupe une place fondamentale. Dés lors, elle
constitue le socle de 1’éducation politique chez Platon.

Conclusion

L’ambition de Platon est de restructurer la cité athénienne. Pour y parvenir, il pense que
la dialectique, cette science qui permet de contempler le principe de connaissance et
d’existence des choses, les Idées et 1’Idée du Bien doit constituer le fondement de
I’éducation politique. De cette Idée du Bien découle les vertus de sagesse, de courage,
de tempérance et de justice qui peuvent orienter les futurs dirigeants dans la gestion des
affaires de la cité. La dialectique permet aux futurs dirigeants d’avoir un regard
synoptique dans la sphere politique. Elle permet d’analyser les événements, de les
comprendre afin de prendre des décisions appropriées qui contribueront a consolider
I’édification de la cité. La conversion de I’ame des futurs dirigeants est primordiale, car
elle leur permet de se défaire des données sensibles et de s’¢lever graduellement vers
les réalités intelligibles. Le mouvement ascendant de 1’ame des futurs dirigeants permet
a ceux-ci de transcender les réalités sensibles et de mener une vie politique conforme
au Bien. La conversion vise donc la rectitude, la bienveillance, I’éthique dans la gestion

20




REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication)

des affaires politiques. Contrairement a la rhétorique qui a pour but de flatter, de
manipuler, la dialectique vise la recherche permanente de la vérité en vue de la gestion
politique. Mieux, elle vise a rendre les futurs dirigeants vertueux et excellents.

Face aux crises sociopolitiques auxquelles bon nombre d’Etats africains sont
confrontés, la dialectique platonicienne peut aider a restructurer la gouvernance
politique en Afrique. Elle peut permettre aux dirigeants africains de rompre avec
I’injustice, la corruption, le manque de patriotisme, les détournements des deniers
publics, les violations des droits humains, la dictature, etc., qui sont a la base de
I’instabilité politique et sociale permanente. En s’inspirant de la dialectique
platonicienne, les dirigeants africains pourront contempler le principe de connaissance
et d’existence des Idées, en 1’occurrence 1’Idée du Bien. Ils seront a mesure de
promouvoir les valeurs morales et politiques dans la gestion des affaires publiques de
’Etat. Désormais, ils serviront I’Etat plutdt que de se servir, ils gouverneront avec
rectitude, courage et tempérance. La stabilité et le bonheur des Etats constitueront leur
ultime préoccupation. Grace a cette science qu’est la dialectique, les dirigeants
politiques africains feront preuve de patriotisme, de responsabilité, de compétence,
d’efficacité, etc., dans la gestion des affaires politiques de I’Etat. En un mot, ils
pratiqueront la bonne gouvernance afin de garantir la stabilité et le bonheur collectif des
Etats africains.

Références Bibliographiques

BROU Nanou Pierre, 2013, « La problématique de la sacralisation des lois chez Platon
», Abidjan, Revue Baobab, Numéro 12, Premier Semestre, p.151-166.

BONAN Ronald, 2014, Platon, Paris, Belles Lettres.

CHATELET Francois, 1965, Platon, Paris, Gallimard

DIXSAUT Monique, 1986, République (Livre VI et VII), Paris, Bordas.

FREUND lJulien, 1965, Qu’est-ce que la politique ?, Paris, Sirey.

JOUET-PASTRE Emmanuel, 2013, Paris « Que signifie voir I’intelligible dans les
dialogues de Platon ? », Pallas, 92, p. 217-224.

KOUASSI N’goh Thomas, 2019, « Le monde des Idées comme fondement du réalisme
politique chez Platon », Abidjan, Journal Africain de Communication Scientifique et de
Technologie, Numéro 77, p. 21-34.

MARROU Henri-Irénée, 1948, Histoire de [ ’éducation dans [’Antiquité, Paris, Seuil.
MATTEI Jean-Francois, 2005, Platon, Paris, Presses Universitaire de France.
MORANDI Franc, 2000, Philosophie de I’éducation, Paris, Nathan.

PLATON, 1966, La République, Paris, Garnier Flammarion.

PLATON, 2011, La République, (Euvres Compleétes, traduction de Luc Brisson, Paris,
Flammarion.

PLATON, 2011, Lois, (FEuvres Completes, traduction de Luc Brisson, Paris,
Flammarion.

21




REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication)

PLATON, 2011, Timée, (Euvres Completes, traduction de Luc Brisson, Paris,
Flammarion.

PRADEAU lJean Francois, 1997, Platon et la cite, Paris, Presses Universitaires de
France.

REBOUL Olivier, 1992, Philosophie de [’éducation, Paris, Presses Universitaires de
France.

SORO Donissongui, 2017, « L’éducation chez Platon, socle d’émergence et de
reconnaissance anthropocentrées », Bouaké, Perspectives philosophique-Actes du
colloque international, volume 1,

p. 137-154.

SZLEZAK Thomas Alexandre, 1996, Le plaisir de lire Platon, Paris, Cerf.

22




	Introduction
	1. Le panafricanisme ou le détournement d’un idéal
	2. La souveraineté partagée : un idéal du panafricanisme en souffrance
	3. Derrière les discours panafricanistes et souverainistes
	Conclusion
	Références Bibliographiques
	Abstract
	Childhood vaccination is a cornerstone of public health, yet in sub-Saharan Africa, coverage remains insufficient, and gaps persist between institutional priorities and community concerns. In Côte d’Ivoire, particularly in the Kabadougou region, immun...
	2.1. Facteurs de méfiance et influences sur le recours aux vaccinations du PEV
	Cette partie révèle que la défiance vaccinale n’est pas un refus homogène, mais qu’elle prend sa source dans différents mécanismes : décalage entre priorités biomédicales et urgences locales, expériences individuelles et collectives, influence de l’en...
	2.1.1. Décalage entre priorités biomédicales et urgences locales
	2.1.2. Expérience personnelle et observée
	2.1.4. Cadres symboliques et interprétations mystiques
	2.1.6. Hybridation des savoirs : conciliation entre connaissances locales et médicales
	2.1.7. Maladies infantiles jugées graves mais non couvertes par le PEV
	Ces résultats montrent clairement que la perception de la gravité des maladies infantiles par les communautés ne correspond pas toujours à la hiérarchisation biomédicale. Les populations priorisent les affections selon leur expérience quotidienne, la ...


	Introduction
	1. Cadre conceptuel
	1.1. L'autonomisation économique des femmes
	1.2. Les pratiques communicationnelles
	1.3. La Communication pour un Changement de Comportement Intégré (COMBI)


	2. Méthodologie de l’étude
	2.1. Contexte et terrain de l'étude
	2.2. Échantillonnage et sélection des participantes
	2.3. Collecte des données
	2.4. Analyse des données
	2.5. Limites et reproductibilité de l'étude

	3. Analyse des résultats
	4. Discussions
	5. Vers une autonomisation par la COMBI
	6. Pratiques et orientations futures

	Conclusion

