
 

 

1 
 

 

000007  



 

REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication) 

2 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication) 

3 
 

 

 

 



 

REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication) 

4 
 

INDEXATIONS ET RÉFÉRENCEMENTS 
 
 

  

htps://journal-index.org/index.php/asi/ar�cle/view/12689 

 

htps://sjifactor.com/passport.php?id=23413 

Impact Factor 2024 : 5.051 

 

htps://reseau-mirabel.info/revue/14886/RELaCOM-Revue-Langage-et-communica�on?s=1muc9dl 

 

htps://aurehal.archives-ouvertes.fr/journal/read/id/352725 

 

https://journal-index.org/index.php/asi/article/view/12689
https://sjifactor.com/passport.php?id=23413
https://reseau-mirabel.info/revue/14886/RELaCOM-Revue-Langage-et-communication?s=1muc9dl
https://aurehal.archives-ouvertes.fr/journal/read/id/352725


 

REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication) 

5 
 

REVUE ELECTRONIQUE LANGAGE & COMMUNICATION 
ISSN : 2617-7560 

 
Directeur de Publication : Professeur N’GORAN-POAMÉ Léa M. L. 
Directeur de Rédaction : Professeur Jean-Claude OULAI 
 

Comité Scientifique 
Prof. ABOLOU Camille Roger, Université Alassane Ouattara 
Prof. Alain KIYINDOU, Université Bordeaux-Montaigne 
Prof. Azoumana OUATTARA, Université Alassane Ouattara 
Prof. BAH Henri, Université Alassane Ouattara 
Prof. BLÉ Raoul Germain, Université Félix Houphouët-Boigny 
Prof. Claude LISHOU, Université Cheikh Anta Diop 
Prof. Edouard NGAMOUNTSIKA, Université Marien Ngouabi 
Dr Francis BARBEY, MCU, Université Catholique Lomé 
Prof. GORAN Koffi Modeste Armand, Université F. Houphouët-Boigny 
Dr Jérôme VALLUY, MCU, HDR, Université Panthéon-Sorbonne 
Prof. Joseph P. ASSI-KAUDJHIS, Université Alassane Ouattara 
Prof. KOUAMÉ Kouakou, Université Alassane Ouattara 
Prof. MAKOSSO Jean-Félix, Université Marien Ngouabi 
Prof. NANGA A. Angéline, Université Félix Houphouët-Boigny 
Prof. POAMÉ Lazare Marcelin, Université Alassane Ouattara 
Prof. TRO Dého Roger, Université Alassane Ouattara 
 

Comité de Rédaction 
Prof. ABOLOU Camille Roger 
Prof. Jean-Claude OULAI 
Prof. KOUAMÉ Kouakou 
Prof. NIAMKEY Aka 
Dr N’GATTA Koukoua Étienne, MCU 
Dr Oumarou BOUKARI, MCU 
 

Comité de Lecture 
Prof. IBO Lydie 
Prof. KOFFI Ehouman René  
Dr ASTÉ N’Cho Jean-Baptiste, MCU 
Dr IRIÉ Bi Tié Benjamain, MCU 
Dr N’GATTA Koukoua Étienne, MCU 
Dr N’GUESSAN Adjoua Pamela, MCU 
Dr ADJUÉ Anonkpo Julien 
Dr COULIBALY Daouda 
Dr KOUAMÉ Khan 
Dr OULAI Corinne Yélakan 
Dr YAO Kouakou Guillaume 
 

Marketing & Publicité : Dr KOUAMÉ Khan 
Infographie / Web Master : Dr TOURÉ K. D. Espérance / SAnguen KOUAKOU 
Éditeur : DSLC 
 

Téléphone : (+225 01 40 29 15 19 / 07 48 14 02 02) 
Courriel : soumission@relacom-slc.org  
Site Internet : http://relacom-slc.org 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2617-7560
mailto:soumission@relacom-slc.org
http://relacom-slc.org/


 

REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication) 

6 
 

LIGNE EDITORIALE 

 
Au creuset des Sciences du Langage, de l’Information et de la Communication, la 
Revue Electronique du Département des Sciences du Langage et de la 
Communication REL@COM s’inscrit dans la compréhension des champs du possible 
et de l’impossible dans les recherches en SIC. Elle s’ouvre à une interdisciplinarité 
factuelle et actuelle, en engageant des recherches pour comprendre et cerner les 
dynamiques évolutives des Sciences du Langage et de la Communication ainsi que 
des Sciences Humaines et Sociales en Côte d’Ivoire, en Afrique, et dans le monde. 
 
Elle entend ainsi, au-delà des barrières physiques, des frontières instrumentales, 
hâtivement et activement contribuer à la fertilité scientifique observée dans les 
recherches au sein de l’Université Alassane Ouattara. 
 
La qualité et le large panel des intervenants du Comité Scientifique (Professeurs 
internationaux et nationaux) démontrent le positionnement hors champ de la 
REL@COM. 
 
Comme le suggère son logo, la REL@COM met en relief le géant baobab des savanes 
d’Afrique, situation géographique de son université d’attache, comme pour 
symboliser l’arbre à palabre avec ses branches représentant les divers domaines dans 
leurs pluralités et ses racines puisant la serve nourricière dans le livre ouvert, 
symbole du savoir. En prime, nous avons le soleil levant pour traduire l’espoir et 
l’illumination que les sciences peuvent apporter à l’univers de la cité représenté par 
le cercle. 
 
La Revue Electronique du DSLC vise plusieurs objectifs : 
-Offrir une nouvelle plateforme d’exposition des recherches théoriques, 
épistémologiques et/ou empiriques, en sciences du langage et de la communication, 
-Promouvoir les résultats des recherches dans son champ d’activité, 
-Encourager la posture interdisciplinaire dans les recherches en Sciences du Langage 
et de la Communication, 
-Inciter les jeunes chercheurs à la production scientifiques. 
Chaque numéro est la résultante d’une sélection exclusive d’articles issus d’auteurs 
ayant rigoureusement et selon les normes du CAMES répondus à un appel 
thématique ou libre. 
 
Elle offre donc la possibilité d’une cohabitation singulière entre des chercheurs 
chevronnés et des jeunes chercheurs, afin de célébrer la bilatéralité et l’universalité 
du partage de la connaissance autour d’objets auxquels l’humanité n’est aucunement 
étrangère. 
 

Le Comité de Rédaction 
  



 

REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication) 

7 
 

RECOMMANDATIONS AUX AUTEURS 
& DISPOSITIONS PRATIQUES 

 

La Revue Langage et Communication est une revue semestrielle. Elle publie 
des articles originaux en Sciences du Langage, Sciences de l’Information et de la 
Communication, Langue, Littérature et Sciences Sociales. 
 

I. Recommandations aux auteurs 
Les articles sont recevables en langue française, anglaise, espagnole ou 

allemande. Nombre de page : minimum 10 pages, maximum 15 pages en interlignes 
simples. Numérotation numérique en chiffres arabes, en haut et à droite de la page 
concernée. Police : Times New Roman. Taille : 11. Orientation : Portrait, recto. 
 
II. Normes Editoriales (NORCAMES) 

Pour répondre aux Normes CAMES, la structure des articles doit se présenter 
comme suit : 

 Pour un article qui est une contribution théorique et fondamentale : Titre, Prénom et 
Nom de l’auteur, Institution d’attache, adresse électronique, Résumé en Français, 
Mots clés, Abstract, Key words, Introduction (justification du thème, problématique, 
hypothèses/objectifs scientifiques, approche), Développement articulé, Conclusion, 
Bibliographie.  

 Pour un article qui résulte d’une recherche de terrain : Titre, Prénom et Nom de 
l’auteur, Institution d’attache, adresse électronique, Résumé en Français, Mots clés, 
Abstract, Key words, Introduction, Méthodologie, Résultats, Analyse et Discussion, 
Conclusion, Bibliographie.  

 Les articulations d’un article, à l’exception de l’introduction, de la conclusion, de la 
bibliographie, doivent être titrées, et numérotées par des chiffres (exemples : 1. ; 1.1. 
; 1.2 ; 2. ; 2.2. ; 2.2.1 ; 2.2.2. ; 3. ; etc.). 
 

Les références de citation sont intégrées au texte citant, selon les cas, de la façon 
suivante : (Initiale (s) du Prénom ou des Prénoms de l’auteur. Nom de l’Auteur, année 
de publication, pages citées). Les divers éléments d’une référence bibliographique 
sont présentés comme suit : Nom et Prénom (s) de l’auteur, Année de publication, 
Zone titre, Lieu de publication, Zone Editeur, pages (p.) occupées par l’article dans la 
revue ou l’ouvrage collectif. Dans la zone titre, le titre d’un article est présenté en 
romain et entre guillemets, celui d’un ouvrage, d’un mémoire ou d’une thèse, d’un 
rapport, d’une revue ou d’un journal est présenté en italique. Dans la zone Editeur, 
on indique la Maison d’édition (pour un ouvrage), le Nom et le numéro/volume de la 
revue (pour un article). Au cas où un ouvrage est une traduction et/ou une réédition, 
il faut préciser après le titre le nom du traducteur et/ou l’édition. 

Ne sont présentées dans les références bibliographiques que les références des 
documents cités. Les références bibliographiques sont présentées par ordre 
alphabétique des noms d’auteur. 
 
III. Règles d’Ethiques et de Déontologie 

Toute soumission d’article sera systématiquement passée au contrôle anti-
plagiat et tout contrevenant se verra définitivement exclu par le comité de rédaction 
de la revue.  



 

REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication) 

8 
 

 

SOMMAIRE 
 

 
 
1. Nanon Pierre BROU (Université Alassane Ouattara, Bouaké-Côte d’Ivoire) / 
Jodvin Symphorien De Blahoua KOFFI (Université Alassane Ouattara, Bouaké-Côte 
d’Ivoire) 
La dialectique comme fondement de l’éducation politique chez Platon 14 
 
2. Salifou COULIBALY (Université Alassane Ouattara, Bouaké-Côte d’Ivoire) 
Dynamique urbaine et risque de conflit dans la ville de Tiassalé  23 
 
3. DJAHA Koffi Henri (Université Félix Houphouët-Boigny, Abidjan-Côte d’Ivoire) 
/ YAO N’Goran Hubert (Université de Bondoukou) / LOBA Saga Bernard (Université 
Félix Houphouët-Boigny, Abidjan-Côte d’Ivoire) 
Le suicide chez les jeunes adultes d’Abidjan selon leur religion et estime de soi
            36 
 
4. KONATÉ Djakaridja (Université Félix Houphouët-Boigny, Abidjan-Côte 
d’Ivoire) 
Une analyse critique des discours sur le panafricanisme et la souveraineté en 
Afrique de l’ouest          47 
 
5. Awa KAMATÉ (Université Alassane Ouattara, Bouaké-Côte d’Ivoire) / ATTIA 
Michel Akabilé (Université Alassane Ouattara, Bouaké-Côte d’Ivoire) / Gnénégnimin 
SORO (Université Alassane Ouattara, Bouaké-Côte d’Ivoire) 
Rationalité locale et hésitation vaccinale : perceptions des maladies infantiles 
et limites du PEV à Odiénné (Côte d’Ivoire)      64 
 
6. Khan KOUAMÉ (Université Alassane Ouattara, Bouaké-Côte d’Ivoire)  
Les Réseaux Sociaux Numériques (RSN) et les nouveaux visages de l’opinion 
publique ivoirienne         79 
 
7. Koménan KOFFI (Université Félix Houphouët-Boigny, Abidjan-Côte d’Ivoire)  
‘’Keine andere kunsform produziert so intensive und vielfältige gerfül reationen 
wie das kino’’ : Zur emotivität des films un seine (aus) wirkungen das 
individuum und die geselschaft       91 
 
8. Kouamé Sylvestre KOUADIO (Université Félix Houphouët-Boigny, Abidjan-
Côte d’Ivoire)  
Heimat ist weder hier noch dort. Heimat ist in di roder nirgends : Eine 
postmoderne lektüre des heimat konstrukts bei stefanie zweig in karibu heisst 
willkommen           100 
  



 

REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication) 

9 
 

9. KOUAMÉ-KONATÉ Aya Carelle Prisca (Université Alassane Ouattara, Bouaké-
Côte d’Ivoire)  
L’Intelligence Artificielle à l’épreuve de la recherche ivoirienne : entre 
perception et réalité du rôle        110 
 
10. KPANGBA Boni Hyacinthe (Université Alassane Ouattara, Bouaké-Côte 
d’Ivoire) / GOH Tianet Yannick Emmanuel (Université Alassane Ouattara, Bouaké-
Côte d’Ivoire) / AHOULOU Mahipou Fernande Marie Josée (Université Alassane 
Ouattara, Bouaké-Côte d’Ivoire) 
La communication socioculturelle : outil d’accès à l’information et 
d’émancipation économique des femme Abouré de Bonoua   120 
 
11. Jean-Michel Kouakou Kan N’GUESSAN (Université Alassane Ouattara, 
Bouaké-Côte d’Ivoire) / KOUASSI Akissi Germaine (Université Alassane Ouattara, 
Bouaké-Côte d’Ivoire) / Jean-Claude OULAI (Université Alassane Ouattara, Bouaké-
Côte d’Ivoire) 
Geste populaire et marketing d’opportunité : étude d’un phénomène de 
récupération publicitaire dans l’espace numérique ivoirien   131 
 
12. Koffi Gilles Olivier N’GUESSAN (Université Alassane Ouattara, Bouaké-Côte 
d’Ivoire) 
Analyse et enjeux des messages de la plateforme de lutte contre la 
cybercriminalité (PLCC) en Côte d’Ivoire sur sa page Facebook pour un 
changement de comportement des populations     146 
 
13. Aboubakar SYLLA (Université Alassane Ouattara, Bouaké-Côte d’Ivoire) / 
Lydie IBO (Université Alassane Ouattara, Bouaké-Côte d’Ivoire) 
Les tribulations référentielles de la grammaticalisation espagnole du pronom 
« On »            163 
 
14. THOAT Akoissy Clarisse-Leocadie (Institut National Supérieur des Arts et de 
l’Action Culturelle, Abidjan-Côte d’Ivoire) 
Féminicide en Côte d’Ivoire : entre silence médiatique et contre-discours 
numériques, une analyse communicationnelle des récits de violence genrée
            176 
 
15. Hervé Kobenan YAO (Université Félix Houphouët-Boigny, Abidjan-Côte 
d’Ivoire) 
Enjeux des théories de la démonstration et de la définition chez Aristote 190 
 
16. Ange Thibaut Kahelad YAON (Université Félix Houphouët-Boigny, Abidjan-
Côte d’Ivoire) / Oumar Go N’Golo Emmanuel SORO (Institut National Polytechnique 
Houphouët-Boigny, Yamoussoukro-Côte d’Ivoire) 
Communication participative et modélisation organisationnelle pour 
l’autonomisation économique des femmes en milieu rural en Côte d’Ivoire
            199 



REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication) 

10 

17. YOKORÉ Zibé Nestor (Institut National Supérieur des Arts et de l’Action 
Culturelle, Abidjan-Côte d’Ivoire)
La scène du deuil en pays Bété : analyse dramaturgique et sociologique des 
pleureuses professionnelles en Côte d’Ivoire     213

18. BOUDIMBOU Bienvenu (Université Marien Ngouabi, Brazzaville-Congo) Les 
pratiques journalistiques à l’ère du numérique : mutation et défis au Congo

224 



 

REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication) 

190 
 

ENJEUX DES THÉORIES DE LA DÉMONSTRATION ET DE LA 
DÉFINITION CHEZ ARISTOTE 

 
Hervé Kobenan YAO 

Université Félix Houphouët-Boigny (Abidjan-Cocody) 
kobenan9119@gmail.com 

 
Résumé 
La philosophie d’Aristote aborde des problèmes très variés. La logique qu’il a 
développée est connue sous le nom d’Organon (instrument). Elle constitue une initiation 
à sa pensée philosophique et scientifique. Dans chaque livre de l’Organon, il traite un 
thème spécifique. Les Catégories traitent des propositions et des dix catégories. Le De 
l’Interprétation porte sur l’opposition des propositions. Les Premiers Analytiques 
abordent la théorie du syllogisme. Quant au Seconds Analytiques, il est question de la 
théorie de la démonstration, de la définition et de la cause. Les Topiques sont consacrés 
à l’argumentation dialectique. Les Réfutations Sophistiques prolongent et concluent les 
Topiques. À partir de cette présentation, le sujet de notre enquête se situe précisément 
dans les Seconds Analytiques. On peut alors se demander à quelle fin répondent les 
théories de la démonstration et de la définition chez Aristote. Un tel problème nous 
poussera à montrer la contribution de la démonstration et de la définition dans la 
construction de la science. Pour ce faire, la méthode analytique nous sera d’une grande 
utilité. Dans les résultats, la première partie nous fait savoir qu’il existe plusieurs formes 
de démonstrations. Après avoir trouvé les caractéristiques de la définition dans la 
deuxième partie, nous avons perçu qu’elle concourt au même but avec la démonstration 
pour la construction de la connaissance scientifique.   
 
Mots clés : Connaissance – Définition – Démonstration – Syllogisme 
 
Abstract 
Summary: Aristotle's philosophy addresses a wide range of problems. The logic he 
developed is known as the Organon (instrument). It serves as an introduction to his 
philosophical and scientific thought. In each book of the Organon, he addresses a 
specific theme. The Categories deal with propositions and the ten categories. On 
Interpretation focuses on the opposition of propositions. The Prior Analytics tackles the 
theory of syllogism. As for the Posterior Analytics, it concerns the theory of 
demonstration, definition, and cause. The Topics are dedicated to dialectical 
argumentation. The Sophistical Refutations extend and conclude the Topics. From this 
presentation, the subject of our investigation is precisely located within the Second 
Analytics. One may then wonder what purpose the theories of demonstration and 
definition serve in Aristotle. Such a problem will lead us to show the contribution of 
demonstration and definition in the construction of science. To do this, the analytical 
method will be of great use to us. In the results, the former informs us that there are 
several forms of demonstrations. After identifying the characteristics of definition in the 
second part, we perceived that it contributes to the same goal as demonstration for the 
construction of scientific knowledge.  
 
Key words : Definition – Demonstration – Knowledge - Syllogism. 
 
Introduction  
L’investigation scientifique se base sur une démarche rigoureuse dans le système 
aristotélicien. La démonstration et la définition sont ainsi les instruments de référence 
de cette démarche. En effet, la connaissance véritable de toute réalité ne peut être 
possible en dehors de la démonstration et de la définition. La conception aristotélicienne 

mailto:kobenan9119@gmail.com


 

REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication) 

191 
 

de la science est nettement structurée dans un processus démonstratif et définitionnel. 
Dans ce contexte, il convient de se poser la question suivante : quel est le rôle de la 
démonstration et de la définition dans la philosophie d’Aristote ?  Cette question 
principale nous conduit à d’autres questions spécifiques. D’abord, qu’est-ce que la 
théorie de la démonstration ? Ensuite, quels sont les enjeux de la théorie de la 
démonstration et de la théorie de la définition chez Aristote ? Face à cette 
problématique, cette étude a pour objectif général d’éclairer sur la fonction de la 
démonstration et de la définition chez Aristote. Des objectifs spécifiques sont fixés à cet 
objectif général. Le premier définit la théorie de la démonstration. Le deuxième présente 
la théorie de la définition avant d’établir l’enjeu des deux théories.  Sur cette base, la 
méthode analytique nous servira dans cette étude. Il est bien entendu que ce travail se 
réalisera en deux parties. La première est consacrée à la théorie de la démonstration. 
Quant à la deuxième, elle traite les enjeux de la théorie de la démonstration et de la 
théorie de la définition.   
 
1. Théorie de la démonstration 
La démonstration est le sujet principal de la logique d’Aristote. Elle permet de donner 
la structure de la science aristotélicienne. En tant qu’instrument de la logique, il existe 
différents types de démonstrations. Voilà ainsi ce qui fait l’objet d’étude de ce chapitre.  
 

1.1. Les formes de démonstration  
La théorie des propositions intervient dans les types de démonstrations. En effet, 

les propositions universelles, particulières, négatives et affirmatives sont des formes de 
démonstration.  
Dans la démonstration négative, il s’agit de mettre en évidence un rapport 
d’appartenance et de non-appartenance entre des sujets donnés. C’est une mise en 
relation permettant de justifier les attributs du sujet de la démonstration. Une telle 
démonstration consiste à traiter deux propositions : l’affirmation et la négation. Par 
exemple, si « B appartient à tout ce à quoi Г appartient, et A n’appartient pas à rien de 
ce à quoi B appartient ». (Aristote, 1995, I, 21, 82b.5, p.104) Il est clair que cette 
démonstration pose des limites empêchant de connaître véritablement les choses. Elle 
se caractérise par le fait qu’elle débute par une affirmation. La négation est entrainée 
par le rejet de cette affirmation. Aussi, en affirmant que : « Si B appartient à tout A et 
n’appartient pas à nul Г, A n’appartient à nul Г » (Aristote, 1995, I, 21, 82b.10, p.105), 
on part d’une majeure affirmative en passant à une mineure négative pour aboutir à une 
conclusion négative. Elle appartient à la deuxième figure du syllogisme, notamment au 
mode ‘‘camestres’’. 

En fin, il est possible de réaliser un tel raisonnement à travers la troisième figure, 
précisément avec le mode ‘‘bocardo’’. C’est dans ce cas qu’Aristote (1995, I, 21, 82b, 
20, p.106) écrit : « Si A appartient à tout B, et si Г n’appartient pas à quelque B, Г 
n’appartient à tout ce à quoi est A ». Cela permet de dire que les modes du syllogisme 
sont des outils de démonstration. De même, la conversion est un autre procédé de 
démonstration.  

La démonstration par l’affirmatif est aussi une autre forme de démonstration. Celle-ci 
est en partie liée à la définition.  En effet, elle est l’expression de la cause de la chose à 
démontrer. Elle a pour enjeu le fondement de la connaissance scientifique. C’est 
pourquoi, au-delà de tous ses attributs, Aristote (1995, I, 22, 83a, 30, p.110) montre que : 
« l’homme est naturellement une espèce animale ». En fait, la démonstration affirmative 
identifie les prédicats substantiels de la chose. La substance existe par elle-même. Elle 
n’est pas dépendante de la rencontre d’autres attributs. Elle rend possible la distinction 
entre ce qui est essentiel et ce qui est accidentel.     



 

REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication) 

192 
 

Le philosophe de Stagire présente un rapport de valeur relatif à la démonstration. Pour 
tirer une conclusion, il donne certaines caractéristiques de la démonstration. Ainsi, un 
jugement particulier se reconnaît par sa singularité et son indétermination. En d’autres 
termes, pris dans une espèce, le particulier présente seulement un certain nombre 
d’individus. La démonstration particulière conduit à l’infini et aux choses 
inconnaissables. Quant au jugement universel, il présente de manière générale les 
attributions d’un sujet. Il donne les limites de la connaissance du sujet qu’il démontre. 
C’est-à-dire qu’il ne régresse pas à l’infini. Selon Aristote ; (1995, I, 24, 85b, 10, P.28-
29) « Celui qui connaît une attribution universelle la connaît davantage par soi que celui 
qui connaît une attribution particulière. La démonstration universelle est donc meilleure 
que la démonstration particulière ». Dans ce rapprochement, le Stagirite considère la 
démonstration universelle meilleure que la démonstration particulière.  

D’abord, la démonstration universelle nous fait connaître la cause qui permet d’acquérir 
la science. Ensuite, elle rend même possible la connaissance du particulier. Là, où la 
démonstration particulière se limite au sens, la démonstration universelle fait usage de 
la raison. C’est pourquoi, Aristote (1995, I, 25, 86a, 25-30, p.134) écrit que : « La 
démonstration universelle est entièrement intelligible, tandis que la démonstration 
particulière se termine dans la sensation ». La sensation nous amène aux affections, aux 
désirs et aux sentiments. Elle est donc susceptible de corruption. C’est pour cette raison 
qu’il nous faut la raison pour déterminer l’évidence. 

Telles que données, les différentes démonstrations n’ont pas la même valeur. Aristote 
pose que la meilleure démonstration est celle qui nous fait connaître à partir de peu de 
prémisses, d’hypothèses ou de postulats. « Donc la démonstration qui s’effectue par un 
plus petit nombre de prémisses est la meilleure ». (Aristote, 1995, I, 25, 86b 10, p.13) 
Ainsi, entre deux raisonnements, sera meilleur, celui qui a moins de principes. La 
quantification des propositions est une condition fondamentale qui montre celle qui fait 
preuve de rigueur.  

Aristote analyse aussi le rapport entre la démonstration directe et la démonstration 
indirecte. Un raisonnement direct tire sa conclusion sur la base de la prémisse initiale. 
Autrement dit, il conclut selon la qualité de la proposition qu’on a utilisée au début de 
la démonstration. Le raisonnement par l’absurde est une démonstration dépourvue de 
logique. « Car le résultat négatif auquel aboutit la réduction à l’impossible n’est pas une 
conclusion à proprement parler ; ni ses antécédents, des prémisses ». (Aristote, 1995, I, 
26, 87a, 20, p.141) Contrairement à un syllogisme parfait qui exprime le mouvement 
naturel de l’esprit du mineur au majeur par le moyen, la réduction à l’absurde le 
renverse. De ce fait, dans la réduction à l’absurde, les prétendues prémisses ne sont pas 
dans une relation mutuelle, conforme à la nature.    

En plus, on peut classer la déduction et l’induction parmi les formes de raisonnement 
chez Aristote. La première consiste à tirer des conclusions particulières à partir de lois 
générales. La deuxième procède à l’inverse. D’après Aristote (1992, II, 22-23, 68b, 15, 
p.312) « L’induction ou syllogisme inductif ; consiste à conclure, en s’appuyant sur l’un 
des extrêmes, que l’autre est attribué au moyen ». Il existe une hétérogénéité entre la 
déduction et l’induction. Ces procédés sont des instruments de la science. En tant que 
telles, elles sont source de conviction. Ces deux méthodes sont aussi essentielles dans 
la compréhension de la logique et de la science aristotélicienne.  

À ces raisonnements, l’on peut ajouter l’analogie et la démonstration par l’exemple. 
L’analogie est un raisonnement qui vise à montrer des points d’identité de certains faits 
donnés. Alors que la démonstration par l’exemple prouve du particulier au particulier 
ou du particulier à l’universel. « On voit donc que le raisonnement par l’exemple n’est 
ni comme la partie au tout, ni comme le tout à la partie, mais bien comme la partie à la 



 

REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication) 

193 
 

partie, quand les deux cas particuliers sont subordonnés au même terme, et que l’un 
d’eux est connu ». (Aristote, 1992, II, 24, 69 a, 10-15, p.315-316)     

Au vu de ce qui précède, retenons qu’il y a plusieurs formes de démonstrations chez 
Aristote. Il faudra continuer l’analyse sur le rapport entre le syllogisme et la 
démonstration.    
 

1.2. Syllogisme et démonstration 
Généralement, le syllogisme et la démonstration sont respectivement des 

raisonnements composés de trois propositions. Leurs déductions sont rigoureuses et ne 
supposent aucune proposition étrangère sous-entendue. Ils prouvent en liant des 
prémisses à une conclusion. Aristote (1992, I, 1, 24b, 15, p.4-5) définit le syllogisme en 
ces termes : « Le syllogisme est un discours dans lequel, certaines choses étant posées, 
quelque chose d’autre que ces données en résulte nécessairement par le seul fait de ces 
données ». Quant à la démonstration, il mentionne ceci : « Par démonstration j’entends 
le syllogisme scientifique, et j’appelle scientifique un syllogisme dont la possession 
même constitue pour nous la science » Aristote (1995, I, 2, 71b, 15, p.8). À la différence 
du syllogisme comme discours logique, la démonstration, elle, est purement un 
syllogisme scientifique. En d’autres termes, la démonstration conduit à une 
connaissance certaine. Ce qui n’est pas le cas du syllogisme. 
En principe, une différence existe entre syllogisme et démonstration. Il est évident que 
toute démonstration est un syllogisme. Cependant, tout syllogisme n’est pas une 
démonstration chez Aristote. Le syllogisme a un caractère large et très général. Par 
contre, la démonstration est objective. Les prémisses démonstratives se caractérisent par 
la vérité, la primauté et l’immédiateté. C’est dans ce contexte qu’Aristote montre que : 
« Un syllogisme peut assurément exister sans ces conditions, mais il ne sera pas une 
démonstration, car il ne sera pas productif de science ».  Aristote (1995, I, 2, 71b, 20, 
p.8) Il ressort de ces propos que les prémisses démonstratives sont vraies, contrairement 
à celles du syllogisme. Les conditions qui rendent possible l’existence du syllogisme ne 
sont pas les mêmes pour la démonstration. Les prémisses de la démonstration doivent 
être premières et immédiates. Elles doivent être aussi cause des prémisses antérieures. 
Le syllogisme a également certaines caractéristiques. La proposition, les figures, les 
modes sont des traits caractéristiques du syllogisme.  

En plus, Aristote distingue la démonstration de la dialectique. La dialectique pour 
Aristote s’apparente à l’opinion. Elle est l’art de répondre à des questions par oui ou par 
non. C’est pour cela qu’il relève que :  

La prémisse démonstrative diffère de la prémisse dialectique en ce que, dans la prémisse 
démonstrative, on prend l’une des parties de la contradiction, car démontrer, ce n’est 
pas demander, c’est poser, tandis que, dans la prémisse dialectique, on demande à 
l’adversaire de choisir entre les deux parties de la conclusion. (Aristote, 1992, I, 1, 24a, 
20, p.3)  

Pendant qu’on pose des vérités dans la démonstration, la dialectique, elle, les demande. 
La démonstration exige une connaissance préalable. Ce n’est pas le cas dans la 
dialectique. Les prémisses de la dialectique aboutissent à des conclusions 
vraisemblables. Alors que celles de la démonstration expriment des rapports objectifs. 
Aristote considère plus profonde la distinction entre la démonstration et la dialectique.  

Le Stagirite manifeste un attachement particulier à la science démonstrative au 
détriment de toutes autres formes de connaissance scientifique. Les Seconds Analytiques 
occupent une place importante dans sa thèse scientifique. « Tout en remarquant qu’il 
existe peut-être d’autres formes de connaissance scientifique, il semble considérer celle-
ci comme la science par excellence ». (M. CRUBELIER et P. PELLEGRIN, 2002, p.47) 
La science démonstrative, en fait, respecte des règles qui rendent plus rigoureuse son 



 

REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication) 

194 
 

application. Même si en son temps, la géométrie grecque démontrait, cette 
démonstration n’est pas en bonne et due forme comme celle d’Aristote.         

Il faut encore mentionner la nécessité comme une caractéristique essentielle de la 
démonstration. En effet, les propositions démonstratives ne relèvent pas du probable. 
« Ce qui est connu par la science démonstrative sera nécessaire ; (…) par conséquent, 
la démonstration est un syllogisme constitué à partir de syllogisme nécessaire ». 
(Aristote, 1995, I, 4, 20, p.21-22) La nécessité de ce qui fait objet de science renvoie à 
la connaissance de l’objet en tant que tel. Autrement dit, le nécessaire ne peut être 
autrement qu’il est.    

Si le syllogisme et la démonstration sont des traits caractéristiques de la logique 
aristotélicienne, alors il serait important de mettre en évidence quelques points de la 
syllogistique. En effet, Aristote a commencé à élaborer les conditions de possibilité de 
science démonstrative à partir des Premiers Analytiques. Ainsi, l’invention du terme est 
l’idée la plus féconde qui commande toute la doctrine des Analytiques. La nature du 
terme est donnée par Aristote (1992, 1, 24b.15, p.4) en ses termes : « J’appelle terme ce 
en quoi se résout la prémisse, savoir le prédicat et le sujet dont il est affirmé ». La 
prémisse est le cadre d’expression du terme à travers le grand terme, le moyen terme et 
le petit terme. Le Stagirite présente la prémisse comme « le discours qui affirme ou qui 
nie quelque chose de quelque chose ». (Aristote, 1992, 1, 24a.15, p.2) Tout cela fait que 
le terme est un modèle, l’idée par laquelle l’esprit opère pour aboutir à la réalisation 
d’une œuvre concrète.  

La méthode syllogistique est une opération de l’esprit dans laquelle les esprits se 
combinent et se substituent au sein d’une proposition pour décrire quelque chose. Il faut 
admettre simplement que la syllogistique est un projet scientifique. Cela explique le fait 
que « Les Premiers Analytiques prennent naturellement place entre le traité de 
l’Interprétation et les Seconds Analytiques ». (Aristote, 1992, p. VII) En effet, le 
syllogisme doit être abordé avant la démonstration. En tant que discours, le syllogisme 
nous prépare à la compréhension des différents langages scientifiques. Celui qui 
pratique le syllogisme développe son intelligence. La vivacité de l’esprit s’acquiert par 
le syllogisme. Elle est un moyen de la connaissance immédiate. C’est-à-dire qu’elle ne 
nous fait pas passer par des intermédiaires pour faire connaître certaines choses. 

Avant de mettre un terme à cette partie, abordons la démonstration parfaite et la 
démonstration imparfaite. Ces types de démonstration nous montrent ce qui fait l’objet 
de connaissance et ce qui ne l’est pas. Aristote (1992, 1, 24b20-25, p.5) fait mention de 
ces démonstrations lorsqu’il écrit :  

J’appelle syllogisme parfait celui qui n’a besoin de rien d’autre chose que ce qui est 
posé dans les prémisses, pour que la nécessité de la conclusion soit évidente ; et le 
syllogisme imparfait, celui qui a besoin d’une ou de plusieurs choses, lesquelles, il est 
vrai, résultent nécessairement des termes posés, mais ne sont pas explicitement 
énoncées dans les prémisses.  

Le syllogisme parfait nous donne des connaissances authentiques. L’évidence est la 
marque principale du syllogisme parfait. Son objet coïncide également avec l’objet de 
la science. Ce qui n’est pas le cas du syllogisme imparfait. Celui-ci a besoin d’une 
conversion en suivant des règles pour devenir parfait.   

En somme, il convient de noter qu’il existe plusieurs formes de démonstration avant de 
montrer que la démonstration scientifique trouve sa valeur dans la rigueur qu’elle 
incarne. Ce qui la distingue d’ailleurs du simple syllogisme. Notre réflexion portera à 
présent sur les enjeux de la démonstration et de la définition.  
  



 

REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication) 

195 
 

2. Enjeux de la théorie de la démonstration et de la théorie de la définition  
La théorie de la définition constitue l’une des préoccupations majeures dans le deuxième 
livre des Seconds Analytiques d’Aristote. À côté de cette théorie, l’on trouvera aussi la 
théorie de la cause. Voilà donc les éléments que nous aborderons à ce stade de cette 
enquête.  
 

2.1. Les caractéristiques de la définition   
Il existe plusieurs espèces de définitions chez Aristote. Nous avons la définition 

nominale qui est une explication portée sur le nom. Une autre espèce de définition, 
revient à montrer le pourquoi des choses. « Ainsi, la première donne une signification, 
mais ne prouve pas, tandis que la seconde sera évidemment une quasi-démonstration de 
l’essence, ne différant de la démonstration que par la position de ses termes ». (Aristote, 
1995, II, 10. 94a, p.195) La définition par la cause est comme une démonstration. 
Seulement que la position des termes peut permettre de les distinguer.   
La définition est dans un autre sens un discours sur l’essence des choses. En fait, 
l’essence est objet de définition et non objet de démonstration. « La définition est, en 
un premier sens, un discours indémontrable de l’essence ; en un second sens, un 
syllogisme de l’essence ne différant de la démonstration que par la position des termes ; 
et, en un troisième sens, la conclusion de la démonstration de l’essence ». (Aristote, 
1995, II, 10. 94a.10, p.197) Il ressort de ces propos du philosophe de Stagire trois 
espèces de définitions. La définition est donc principe de la science. Elle est une thèse. 
De ce fait, elle se différencie de l’antithèse.  
Une autre caractéristique de la définition est la quantification de notre connaissance. Il 
est manifeste que l’on définit ce qu’il sait. De même, on questionne ce qu’on peut 
définir. « Or, nous posons quatre sortes de questions : le fait, le pourquoi, si la chose 
existe, et enfin ce qu’elle est ». (Aristote, 1995, II, 1, 89b, 20, p.161) Ces quatre moyens 
de connaissance sont indispensables pour le savant. Le nombre de choses que nous 
connaissons équivaut au nombre de problèmes que nous pouvons rencontrer.  
En plus, Aristote traite de l’impossibilité de prouver l’essence par la méthode de division 
et par le syllogisme hypothétique. Mieux encore, il est impossible de prouver l’essence 
par la définition. Selon lui, aucun moyen ne permet de prouver l’essence, ni par 
définition, ni par définition, ni par induction ou par déduction. Autrement dit, « On ne 
peut pas prouver l’essence par la sensation ou en la montrant du doigt ». (Aristote, 1995, 
II, 7, 92b. 35, p.184) Ce qu’il faut retenir, c’est que quelle que soit la méthode 
considérée, l’essence ne sera pas démontrable. La question de l’essence est donc une 
difficulté pour l’ensemble de ces théories. Une différence est posée par Aristote entre la 
définition et la démonstration.  
Un rapport existe entre l’essence et la cause chez Aristote. Relevons d’abord les 
différentes causes. D’après Aristote : 
 

Les causes sont au nombre de quatre : en premier lieu, la quiddité ; en second lieu, que 
certaines choses étant données, une autre suit nécessairement ; en troisième, le principe 
du mouvement de la chose, et en quatrième lieu, la fin en vue de laquelle la chose a lieu. 
D’où toutes ces causes peuvent servir de moyen terme à la preuve.  (Aristote, 1995, II, 
11. 94a. 20, p.197-198).    

 
La cause est premièrement un élément intrinsèque. Elle est ensuite la raison d’être de 
quelque chose. En plus, on entend par cause, un moment de changement. La cause finale 
est le but de quelque chose. Ces différentes causes fonctionnent comme des moyens 
termes. Elles nous offrent des connaissances, car elles sont la preuve matérielle de 
certaines réalités.  
Concernant le traité de la définition et de la cause Aristote marque une distinction entre 
la connaissance du fait et la connaissance de la cause. En effet, la cause, c’est le 



 

REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication) 

196 
 

pourquoi. La différence entre le fait et le pourquoi chez Aristote peut se faire de deux 
manières : 

La première, c’est quand le syllogisme procède par des prémisses non immédiates (car 
alors la cause prochaine ne s’y trouve pas assumée, alors que la connaissance du 
pourquoi est celle de cause prochaine) ; la seconde, c’est quand le syllogisme procède 
bien par des prémisses immédiates, mais au lieu que ce soit par la cause, c’est par celui 
des deux termes réciproques qui est le plus connu. (Aristote, 1995, I, 13. 78a. 20-25, 
p.72-73) 

La première façon, c’est lorsque les démonstrations procèdent par des prémisses 
éloignées. Ce sont des prémisses qui ne sont pas immédiates. La seconde façon 
considère l’effet comme moyen et non la cause. Ce fait opère un renversement d’ordre 
logique.  
En plus de l’essence, l’étude de la définition atteint les sciences de la nature. « C’est le 
cas par exemple, quand on démontre la proximité des planètes par le fait qu’elles ne 
scintillent pas ». (Aristote, 1995, I, 13. 78a. 30, p.73) La démonstration qui se fait à 
partir de ce phénomène naturel implique la méthode du syllogisme et celle de la 
définition. Dans cette démonstration, la cause immédiate est la proximité des planètes. 
Voilà ce qui explique le fait qu’elle ne scintille pas. De la sorte, tout ce qui est proche 
ne scintille pas.  
La définition se rapporte au vivant. Dans cette démarche, Aristote rend un grand service 
aux naturalistes. Elle joue un rôle de classification des vivants en espèces et en genre. 
La définition d’un genre obéit à une structure organique.  L’ensemble des caractères 
analogues à un ensemble d’êtres vivants permet de définir l’espèce. « C’est à peu près 
uniquement par la configuration des parties et du corps tout entier, en tant qu’elle 
comporte des ressemblances, qu’on détermine les genres ». (Aristote, 1945, IV, 645a. 
5) L’étude du genre est fondamentale. Elle permet de catégoriser chaque être à partir de 
la connaissance que nous avons sur cet être. En réalité, chaque être dispose des 
qualifications qui le différencient des autres. 
Finalement, la définition a pour but principal de faire connaître complètement la réalité. 
D’où l’importance d’aborder à la fois les enjeux épistémologiques de la démonstration 
et de la définition.  
 

2.2. Enjeux épistémologiques de la démonstration et de la définition  
La définition et la démonstration ont un rapport. Leur but est unique. Elles 

cherchent à avoir une connaissance intellectuelle complète de la réalité. Le traité de 
définition se rapporte à celui des catégories et du genre. Ainsi, la définition nous donne 
une meilleure compréhension de l’accident et du propre. C’est ce qui amène Aristote 
(1977, 5.2a. 10-15, p.7) à écrire que :  

 
La substance, au sens le plus fondamental, premier et principal du terme, c’est ce qui 
n’est ni affirmé d’un sujet, ni dans un sujet : par exemple l’homme individuel ou le 
cheval individuel. Mais on appelle substance secondes les espèces dans lesquelles les 
substances prises au sens premier sont contenues et aux espèces il faut toujours ajouter 
les genres de ces espèces.  

 
Parmi les dix catégories, la substance reste propre. Les neuf autres catégories sont 
considérées comme des accidents. Dans ce fonctionnement de la substance, nous 
trouvons un modèle pour la définition. Il s’agit d’exprimer tout prédicat de son sujet 
propre. Étant donné que l’accident existe bien dans un sujet et qu’il ne peut être défini 
sans qu’on se réfère à son sujet propre, il y a donc un rapport entre la définition et la 
démonstration.  



 

REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication) 

197 
 

Analysons l’accident dans la conception aristotélicienne. En effet, on a l’accident qui 
relève du hasard. Cet accident ne peut pas être objet de connaissance scientifique car il 
n’a pas de cause fixe. Selon Aristote (1981, I, ∆, 30. 125a. 20-25, p.322), l’accident se 
donne comme : « Tout attribut qui appartient à un sujet, mais non parce que le sujet était 
précisément ce sujet, ou le temps, ce temps, ou le lieu, ce lieu, cet attribut sera un 
accident. Il n’y a donc pas non plus de cause déterminée de l’accident ». Il y a une 
opposition entre l’accident et le nécessaire. L’accident concerne ce qui arrive sans tenir 
compte du principe naturel des choses ou réalités.  
Contrairement à ce que nous venons d’exprimer, l’accident propre peut être objet de 
connaissance. L’accident propre est caractérisé par la nécessité. C’est aussi un accident 
qui existe dans un sujet déterminé. Son existence est démontrable. Il est possible de 
donner une explication de son essence. Pour le Stagirite : « Sont par soi, en premier lieu, 
les attributs qui appartiennent à l’essence du sujet. (…) En second lieu, ce sont les 
attributs contenus dans des sujets qui sont eux-mêmes compris dans la définition 
exprimant la nature de ces attributs ». (Aristote, 1995, I, 4. 73a. 35 ; p.23) Un attribut 
par soi entre dans la définition du prédicat donné. Ils sont en premier lieu les attributs 
qui appartiennent aux éléments de la notion. On les comprend encore comme des 
attributs n’appartenant pas à la définition du sujet comme faisant partie de ses éléments. 
Considérons à un premier niveau le triangle, la ligne et le point. Ce sont des éléments 
qui se contiennent. La ligne et le point entrent dans la définition du triangle et de la ligne 
elle-même. À un deuxième niveau, nous avons l’exemple du rectiligne et du rond qui 
appartiennent à la ligne. Nous avons le pair et l’impair, le premier et le composé, le carré 
et l’oblong au nombre. Ces exemples donnés par Aristote lui-même permettent de savoir 
ce qui est par soi et ce qui est accident. C’est pourquoi ; il écrit : « La qualité se dit des 
choses mathématiques immobiles, c’est le sens dans lequel les nombres composés, 
autrement dit, non pas les nombres à une seule dimension, mais ceux dont la surface et 
le solide sont une copie ». (Aristote, 1981, I, ∆, 14. 1020b. 35-5) La qualité est ce qui 
montre le principe propre d’une chose. La qualité permet une meilleure connaissance 
de l’objet.  
La théorie aristotélicienne de la définition s’intéresse à l’interrogation scientifique. Elle 
cherche à comprendre si chaque science a ses propres interrogations. L’interrogation est 
surtout le début de la démarche scientifique. La science est une investigation qui 
procède par interrogation. « Il est par suite, évident que toute interrogation ne sera pas 
géométrique, et qu’il en sera de même dans les autres sciences ». (Aristote, 1995, I, 12. 
77a, 40, p.64) Toute interrogation devrait rentrer dans le genre dont traite la science en 
question. C’est ainsi que les problèmes de la géométrie sont résolus dans un cadre 
géométrique. Tel est le cas de l’optique, qui est une science subordonnée à la géométrie.   
Le géomètre ne doit pas soumettre les principes de la géométrie à des discussions au 
risque de devenir dialecticien ou métaphysicien. C’est pour cette raison : « On ne doit 
donc pas poser à tout savant n’importe quelle interrogation, ni le savant répondre à toute 
interrogation, sur un sujet quelconque : il faut que les interrogations rentrent dans les 
limites de la science dont on s’occupe ». (Aristote,1995, I, 12. 77b. 5, p.65) Pour des 
problèmes d’incommensurabilité de genre, le géomètre ne doit pas se permettre de 
traiter les nombres. Il doit se consacrer à l’étude des lignes et des figures. S’il se met à 
démontrer en dehors des principes géométriques, cela est un accident démonstratif. Ce 
qui revient à dire que toutes les sciences doivent s’attacher à leurs principes pour 
garantir la rigueur.    

La recherche de la preuve est un enjeu important de la démonstration et de la définition. 
La preuve est la justification de la connaissance, de ce qu’on sait. Si par exemple, le 
soleil subit ou non une éclipse, c’est alors le fait que nous cherchons. « La preuve en 
est, c’est que, dès que nous avons découvert que le soleil subit une éclipse, nous allons 



 

REL@COM (Revue Electronique Langage & Communication) 

198 
 

plus loin ; et si, dès que le début, nous savions que le soleil subit une éclipse, nous ne 
chercherions pas à savoir s’il la subit ». (Aristote, 1995, II, 1. 89b. 25, p.162) La 
recherche et la preuve s’impliquent. C’est pourquoi : « Ce que nous appelons ici savoir, 
c’est connaître par le moyen de la démonstration ». (Aristote, 1995 I, 2. 71b.15, p.8) Le 
syllogisme scientifique se présente chez Aristote comme synonyme de la science. Celui 
qui démontre, sait quelque chose.  
 
Conclusion  
La théorie de la démonstration et la théorie de la définition se révèlent finalement 
comme les modes éminents du savoir scientifique. Ces théories des Secondes 
Analytiques, nous donnent une compréhension claire de l’idée de savoir chez Aristote. 
Elles constituent la structure finale de la syllogistique. L’idée que la logique est une 
propédeutique à la science se fonde sur le caractère nécessaire qu’on retrouve dans ces 
théories. Voilà comment la connaissance scientifique est perçue comme l’enjeu 
principal de la démonstration et de la définition. Il ressort de cette analyse que la science 
aristotélicienne a un aspect épistémologique et ontologique. Elle établit un jugement 
d’existence de la réalité à travers la substance et des caractéristiques générales. En tant 
que tel l’enjeu de la logique aristotélicienne dépasse la simple formalisation des règles 
de la pensée. La construction de la connaissance reste le pilier de celle-ci.   
La portée épistémologique de ces théories se retrouve dans l’actualité de la logique. En 
effet, la logique moderne s’est dotée aujourd’hui d’un attribut particulier en s’appelant 
‘‘logique mathématique’’. La pensée de G. W. Leibniz (1646-1716) de G. Frege (1848-
1925) et de J. Lukasiewicz (1878-1956) légitime le lien intime qui existe entre la logique 
traditionnelle et la logique moderne. Grâce à ces théories (démonstration et définition), 
la logique aristotélicienne se donne comme un système déductif axiomatisé en occupant 
une fonction de première place dans le champ de la connaissance. On perçoit bien que 
l’étude de ces théories permet de savoir qu’il existe des méthodes scientifiques dans la 
logique d’Aristote. Entre les discours qui veulent l’affaiblir et ceux qui veulent la 
renforcer, la logique d’Aristote a un pouvoir qui permet de surpasser ses faiblesses. 
C’est pourquoi la critique d’E. Kant (1724-1804) constitue aussi pour elle une autre 
perspective. En fin de compte, l’analyse logique et scientifique, fondement de la vérité 
nécessaire, constitue la portée épistémologique actuelle des concepts évoqués. Ces 
théories offrent toujours une rigueur méthodologique à la logique et à la philosophie de 
la connaissance.      
 
Références Bibliographiques 

ARISTOTE, 1945, Traité sur les animaux, trad. J-M Le Blond, Paris, Montaigne. 
 
ARISTOTE, 1977, Organon I et II ; Catégories et De L’Interprétation, trad. Jules 
Tricot, Paris, J. Vrin. 
 
ARISTOTE, 1981¸ La Métaphysique Tome I, Livres A-Z, trad. Jules Tricot, Paris, J. Vrin. 
 
ARISTOTE, 1992, Organon III, Les Premiers Analytiques, trad. Jules Tricot, Paris, J. 
Vrin. 
  
ARISTOTE, 1995, Organon IV, Les Seconds Analytiques, trad. Jules Tricot, Paris, J. 
Vrin. 
 
MICHEL CRUBELLIER et PIERRE PELLEGRIN, 2002, Aristote. Le Philosophe et le 
Savoir. Paris, Seuil. 
  


	Introduction
	1. Le panafricanisme ou le détournement d’un idéal
	2. La souveraineté partagée : un idéal du panafricanisme en souffrance
	3. Derrière les discours panafricanistes et souverainistes
	Conclusion
	Références Bibliographiques
	Abstract
	Childhood vaccination is a cornerstone of public health, yet in sub-Saharan Africa, coverage remains insufficient, and gaps persist between institutional priorities and community concerns. In Côte d’Ivoire, particularly in the Kabadougou region, immun...
	2.1. Facteurs de méfiance et influences sur le recours aux vaccinations du PEV
	Cette partie révèle que la défiance vaccinale n’est pas un refus homogène, mais qu’elle prend sa source dans différents mécanismes : décalage entre priorités biomédicales et urgences locales, expériences individuelles et collectives, influence de l’en...
	2.1.1. Décalage entre priorités biomédicales et urgences locales
	2.1.2. Expérience personnelle et observée
	2.1.4. Cadres symboliques et interprétations mystiques
	2.1.6. Hybridation des savoirs : conciliation entre connaissances locales et médicales
	2.1.7. Maladies infantiles jugées graves mais non couvertes par le PEV
	Ces résultats montrent clairement que la perception de la gravité des maladies infantiles par les communautés ne correspond pas toujours à la hiérarchisation biomédicale. Les populations priorisent les affections selon leur expérience quotidienne, la ...


	Introduction
	1. Cadre conceptuel
	1.1. L'autonomisation économique des femmes
	1.2. Les pratiques communicationnelles
	1.3. La Communication pour un Changement de Comportement Intégré (COMBI)


	2. Méthodologie de l’étude
	2.1. Contexte et terrain de l'étude
	2.2. Échantillonnage et sélection des participantes
	2.3. Collecte des données
	2.4. Analyse des données
	2.5. Limites et reproductibilité de l'étude

	3. Analyse des résultats
	4. Discussions
	5. Vers une autonomisation par la COMBI
	6. Pratiques et orientations futures

	Conclusion

